
4866 

 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  

 
Relasi Antara Qawā‘Id Fiqhiyyah, Dhabit Fiqh, dan Nazhariyyah 
Fiqhiyyah: Analisis Konseptual dalam Formulasi Hukum Islam 

 
 

Suhardiman 1, Mhd. Syahnan2, M. Amar Adly3 

 
1,2,3 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

 
Email: suhardiman7712@gmail.com1, mhdsyahnan@uinsu.ac.id2, 

amaradly@uinsu.ac.id3 
 
 

ABSTRAK 
Qawāʿid al-fiqhiyyah merupakan salah satu instrumen metodologis penting dalam 
hukum Islam yang berfungsi sebagai prinsip-prinsip umum dalam memahami, 
merumuskan, dan menetapkan hukum terhadap berbagai persoalan, baik yang bersifat 
klasik maupun kontemporer. Dalam perkembangannya, qawāʿid fiqhiyyah terbagi ke 
dalam dua tingkatan utama, yaitu kaidah pokok (al-qawāʿid al-kulliyyah/al-asāsiyyah) 
yang bersifat universal dan kaidah cabang (al-qawāʿid al-farʿiyyah/al-furūʿiyyah) yang 
lebih spesifik. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pembagian, tingkatan, 
kehujjahan, serta penerapan qawāʿid fiqhiyyah dalam hukum Islam, sekaligus menelaah 
relevansinya dalam menjawab problematika hukum kontemporer. Penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan pendekatan normatif-historis. Data 
diperoleh melalui kajian literatur terhadap kitab-kitab fikih klasik dan kontemporer, 
jurnal ilmiah, serta dokumen hukum Islam yang relevan. Analisis dilakukan dengan 
mengidentifikasi kaidah-kaidah pokok dan cabang, menelusuri dasar kehujjahannya, 
serta mengkaji penerapannya melalui studi kasus, khususnya dalam bidang muamalah 
dan transaksi ekonomi syariah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa qawāʿid fiqhiyyah 
memiliki legitimasi yang kuat sebagai instrumen penetapan hukum, serta mampu 
menjaga fleksibilitas dan relevansi hukum Islam dalam menghadapi dinamika zaman, 
sepanjang digunakan secara proporsional dan metodologis. 
Kata kunci: Qawāʿid Fiqhiyyah, Kaidah Pokok, Kaidah Cabang, Kehujjahan, Hukum 
Islam Kontemporer  
 
 
 
 
 
 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:suhardiman7712@gmail.com
mailto:mhdsyahnan@uinsu.ac.id
mailto:amaradly@uinsu.ac.id


4867 

PENDAHULUAN 
Hukum Islam memiliki karakter dinamis yang memungkinkan ajarannya tetap 

relevan dalam menjawab berbagai persoalan kehidupan manusia yang terus 
berkembang. Dinamika tersebut tidak hanya bersumber dari teks-teks normatif Al-
Qur’an dan Sunnah, tetapi juga dari perangkat metodologis yang dikembangkan oleh 
para ulama dalam memahami dan menerapkan hukum. (Chyntia et al., 2025) Salah satu 
perangkat metodologis penting dalam khazanah hukum Islam adalah qawāʿid fiqhiyyah, 
yaitu kaidah-kaidah hukum yang bersifat umum dan mencakup berbagai permasalahan 
cabang (furūʿ al-fiqh). Keberadaan qawāʿid fiqhiyyah mencerminkan upaya sistematis 
para fuqahā’ dalam merumuskan prinsip-prinsip hukum yang dapat digunakan secara 
luas dan berkelanjutan. Qawāʿid fiqhiyyah berfungsi sebagai jembatan antara prinsip-
prinsip normatif dan realitas praktis dalam penerapan hukum Islam. Melalui kaidah-
kaidah ini, berbagai persoalan hukum yang kompleks dapat dianalisis secara lebih 
sederhana, konsisten, dan rasional. Oleh karena itu, qawāʿid fiqhiyyah memiliki urgensi 
yang tinggi untuk dipelajari, tidak hanya oleh kalangan akademisi dan praktisi hukum 
Islam, tetapi juga oleh siapa pun yang berkepentingan dalam pengembangan ijtihad dan 
penetapan hukum yang responsif terhadap kebutuhan masyarakat. 

Dalam lintasan sejarah, qawāʿid fiqhiyyah tidak terbentuk secara instan, 
melainkan melalui proses panjang yang sejalan dengan perkembangan fiqh itu sendiri. 
Sejak masa pembentukan mazhab hingga periode kodifikasi karya-karya fiqh klasik, 
kaidah-kaidah hukum ini mengalami perkembangan konseptual dan sistematisasi yang 
signifikan. Perkembangan tersebut terus berlanjut hingga era kontemporer, di mana 
qawāʿid fiqhiyyah semakin dibutuhkan untuk merespons persoalan-persoalan baru 
yang tidak secara eksplisit diatur dalam sumber hukum primer, seperti isu sosial, 
ekonomi, dan kebijakan publik modern. (Ikhsan & Meiriyanti, 2024) Berdasarkan latar 
belakang tersebut, tulisan ini bertujuan untuk mengkaji secara komprehensif qawāʿid 
fiqhiyyah, meliputi pengertian, urgensi mempelajarinya, ruang lingkup penerapannya, 
periode pembentukan dan perkembangannya, serta relevansinya dalam konteks hukum 
Islam kontemporer. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik 
dalam memperkaya pemahaman tentang qawāʿid fiqhiyyah sekaligus menegaskan 
perannya sebagai fondasi penting dalam pengembangan hukum Islam yang kontekstual, 
adil, dan berorientasi pada kemaslahatan. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan normatif-

yuridis. Pendekatan ini digunakan untuk mengkaji qawāʿid fiqhiyyah sebagai konsep 
hukum Islam melalui analisis terhadap norma, kaidah, dan pemikiran para ulama yang 
termuat dalam sumber-sumber hukum Islam. Fokus penelitian diarahkan pada kajian 
konseptual dan historis mengenai pengertian, urgensi mempelajari qawāʿid fiqhiyyah, 
ruang lingkup penerapannya, periode pembentukan dan perkembangannya, serta 
relevansinya dalam konteks hukum Islam kontemporer. (Efendi & Rijadi, 2022) 

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kepustakaan (library 
research). Data diperoleh dari sumber primer dan sekunder. Sumber primer meliputi 
karya-karya klasik dan kontemporer dalam bidang fiqh dan ushul fiqh, seperti kitab-
kitab yang membahas qawāʿid fiqhiyyah, kaidah ushuliyyah, serta literatur fiqh mazhab. 
Adapun sumber sekunder berupa buku, artikel jurnal ilmiah, dan publikasi akademik 
yang relevan dengan tema penelitian. 



4868 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan 
menelaah, mengklasifikasi, dan mencatat data yang berkaitan dengan qawāʿid fiqhiyyah. 
Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan metode analisis deskriptif-analitis, 
yaitu dengan mendeskripsikan konsep dan perkembangan qawāʿid fiqhiyyah secara 
sistematis, kemudian menganalisis makna, fungsi, dan implikasinya dalam penetapan 
hukum Islam, khususnya dalam konteks kontemporer. (Malli, 2017) 

Untuk memperkuat validitas analisis, penelitian ini juga menggunakan 
pendekatan historis dan konseptual. Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri 
periode pembentukan dan perkembangan qawāʿid fiqhiyyah dari masa klasik hingga 
modern, sedangkan pendekatan konseptual digunakan untuk memahami konstruksi 
teoritis dan relevansi aplikatif qawāʿid fiqhiyyah dalam menjawab problematika hukum 
Islam masa kini. Hasil penelitian diharapkan mampu memberikan gambaran 
komprehensif mengenai posisi dan peran strategis qawāʿid fiqhiyyah dalam 
pengembangan hukum Islam yang adaptif dan berorientasi pada kemaslahatan. 

 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Qawāʿid Fiqhiyyah dan Urgensi Mempelajarinya 
1. Pengertian Qawāʿid Fiqhiyyah 

Secara etimologis, istilah qawāʿid fiqhiyyah ( الفقهية القواعد ) tersusun dari dua kata, 
yaitu qawāʿid (قواعد) dan fiqhiyyah (فقهية). Untuk memperoleh pemahaman yang utuh 
mengenai konsep ini, perlu dijelaskan terlebih dahulu makna masing-masing istilah 
tersebut. Kata qawāʿid merupakan bentuk jamak dari qāʿidah, yang berasal dari akar 
kata qaʿada (قعد) yang bermakna dasar, fondasi, atau sesuatu yang menjadi tumpuan. 
Makna ini sejalan dengan penggunaannya dalam Al-Qur’an, antara lain pada Surah al-
Baqarah [2]: 127, yang menggambarkan qawāʿid sebagai dasar bangunan. Dalam konteks 
hukum Islam, qawāʿid merujuk pada prinsip-prinsip dasar atau aturan umum yang 
menjadi landasan dalam memahami dan menetapkan hukum. 

Adapun istilah fiqhiyyah berasal dari kata fiqh (الفقه), yang secara bahasa berarti 
pemahaman atau pengetahuan yang mendalam. Dalam terminologi hukum Islam, fiqh 
dimaknai sebagai ilmu yang membahas hukum-hukum syar‘i yang bersifat praktis 
(‘amali), yang digali dan disimpulkan dari dalil-dalil terperinci. Definisi ini sejalan 
dengan rumusan para fuqaha, di antaranya Abdul Wahab Khallaf yang menyatakan 
bahwa fiqh adalah ilmu tentang hukum-hukum syariah praktis yang dihasilkan melalui 
proses istinbāṭ dari dalil-dalil rinci. Imam Abu Hanifah juga mendefinisikan fiqh sebagai 
pengetahuan tentang hukum-hukum syar‘i yang bersumber dari dalil-dalil terperinci. 
Imam al-Syafi‘i, meskipun tidak memberikan definisi fiqh secara eksplisit dalam al-
Risālah, menegaskan bahwa fiqh merupakan hasil ijtihad dan istinbāṭ dalam memahami 
kehendak hukum Allah. Hal ini dipertegas oleh Imam al-Ghazali yang menyatakan 
bahwa fiqh adalah ilmu tentang hukum-hukum syar‘i yang bersifat praktis. Dengan 
demikian, meskipun redaksi definisi para ulama berbeda-beda, esensinya tetap sama, 
yaitu fiqh merupakan ilmu yang membahas hukum syariah amali yang digali dari dalil-
dalil terperinci dengan metode ilmiah dan ijtihadi. 

Berdasarkan pengertian tersebut, qawāʿid fiqhiyyah secara terminologis 
didefinisikan secara beragam oleh para ulama. Muhammad Abu Zahrah 
mendefinisikannya sebagai kumpulan hukum-hukum yang serupa yang kembali kepada 
satu qiyas yang menghimpunnya. Al-Jurjani mendefinisikan qawāʿid fiqhiyyah sebagai 
ketentuan hukum yang bersifat universal (kulli) dan mencakup seluruh bagian-



4869 

bagiannya. Senada dengan itu, Jalaluddin al-Suyuthi menyatakan bahwa qawāʿid 
fiqhiyyah adalah hukum yang bersifat umum dan berlaku pada bagian-bagiannya. Ibn 
Abidin menegaskan bahwa kaidah fiqhiyyah adalah kaidah yang mengandung hukum 
syar‘i yang berlaku secara menyeluruh terhadap berbagai bentuk kasus yang berada 
dalam cakupannya. Dari berbagai definisi tersebut dapat disimpulkan bahwa qawāʿid 
fiqhiyyah merupakan prinsip-prinsip hukum yang bersifat umum, komprehensif, dan 
aplikatif, yang dapat diterapkan pada berbagai persoalan cabang (juz’iyyāt). Qawāʿid 
fiqhiyyah berfungsi sebagai fondasi konseptual dalam memahami dan menerapkan 
hukum Islam secara sistematis, konsisten, dan holistik. 

Dalam khazanah hukum Islam, dikenal pula istilah qawāʿid uṣūliyyah. Perbedaan 
mendasar antara keduanya terletak pada fokus dan fungsinya. Qawāʿid fiqhiyyah 
berorientasi pada penerapan praktis hukum dalam kasus-kasus konkret, sedangkan 
qawāʿid uṣūliyyah berfokus pada metodologi dan prinsip dasar dalam menggali hukum 
dari sumber-sumbernya. Keduanya saling melengkapi dan menjadi pilar penting dalam 
pengembangan hukum Islam. 
 
2. Urgensi Mempelajari Qawāʿid Fiqhiyyah 

Mempelajari qawāʿid fiqhiyyah memiliki urgensi yang sangat besar dalam 
pengembangan dan penerapan hukum Islam. Qawāʿid fiqhiyyah berperan sebagai 
instrumen metodologis yang menyederhanakan pemahaman terhadap kerumitan 
persoalan fiqh serta memperkuat konsistensi penetapan hukum. Melalui kaidah-kaidah 
ini, seorang faqih dapat memahami prinsip umum yang melandasi berbagai persoalan 
hukum cabang. Urgensi tersebut antara lain tercermin dalam kemampuannya 
memperkuat pemahaman terhadap hukum syariah secara komprehensif. Qawāʿid 
fiqhiyyah membantu menghubungkan berbagai hukum furu‘ dalam satu kerangka yang 
utuh, sehingga menghindarkan kontradiksi dan kekeliruan dalam penerapan hukum. 
Selain itu, qawāʿid fiqhiyyah juga mempermudah proses ijtihad, karena seorang 
mujtahid tidak perlu menelusuri seluruh dalil secara terpisah untuk setiap persoalan 
baru, melainkan dapat merujuk pada kaidah umum yang relevan. 

Lebih jauh, qawāʿid fiqhiyyah memiliki peran strategis dalam pembaruan dan 
adaptasi hukum Islam. Kaidah-kaidah seperti al-masyaqqah tajlib al-taysīr (kesulitan 
mendatangkan kemudahan) dan al-ḍarar yuzāl (bahaya harus dihilangkan) 
memungkinkan hukum Islam tetap responsif terhadap tantangan zaman tanpa 
kehilangan esensi syariahnya. Dengan demikian, qawāʿid fiqhiyyah menjadi jembatan 
antara teks normatif dan realitas sosial yang terus berubah. Selain itu, qawāʿid fiqhiyyah 
juga berfungsi menjaga keselarasan hukum Islam dengan maqāṣid al-syarī‘ah, yaitu 
perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Setiap penerapan 
hukum yang berlandaskan kaidah fiqhiyyah pada hakikatnya diarahkan untuk 
mewujudkan kemaslahatan dan menolak kemudaratan bagi umat. 
 
3. Ruang Lingkup Qawāʿid Fiqhiyyah 

Ruang lingkup qawāʿid fiqhiyyah mencakup berbagai aspek penting dalam 
hukum Islam. Pertama, qawāʿid fiqhiyyah berfungsi sebagai prinsip umum yang berlaku 
dalam berbagai bidang hukum, baik ibadah maupun mu‘āmalah. Kedua, kaidah-kaidah 
ini berperan sebagai alat pemecahan masalah hukum yang muncul dalam kehidupan 
masyarakat, sehingga memungkinkan ulama memberikan fatwa yang relevan dan 
kontekstual. Ketiga, qawāʿid fiqhiyyah berkaitan erat dengan penggunaan qiyas dan 
metode analogi dalam merespons persoalan-persoalan baru yang belum diatur secara 



4870 

eksplisit dalam nash. Dengan ruang lingkup yang luas dan fleksibel, qawāʿid fiqhiyyah 
menjadi instrumen penting dalam menjaga relevansi, konsistensi, dan keadilan hukum 
Islam di tengah dinamika sosial yang terus berkembang. 

 
Sejarah Perkembangan Qawāʿid Fiqhiyyah 
1. Periode Kemunculan dan Pembentukan 

Periode kemunculan qawāʿid fiqhiyyah dimulai sejak diutusnya Nabi 
Muhammad SAW hingga sekitar abad ke-4 Hijriah. Pada fase awal ini, kaidah-kaidah 
fiqhiyyah belum tersusun secara sistematis sebagai disiplin ilmu tersendiri, namun 
benih-benihnya telah tertanam kuat dalam Al-Qur’an dan Sunnah. Prinsip-prinsip 
umum seperti tidak memberatkan (‘adam al-ḥaraj), penyederhanaan beban hukum 
(taqlīl al-takālīf), penetapan hukum secara bertahap (al-tadrīj fī al-tasyrī‘), serta 
keselarasan hukum dengan kemaslahatan manusia (musāyarah bi maṣāliḥ al-nās) 
merupakan fondasi normatif yang menjadi cikal bakal qawāʿid fiqhiyyah.  

Pada masa sahabat, prinsip-prinsip tersebut diterapkan secara langsung dalam 
praktik fatwa dan keputusan hukum. Para sahabat merespons persoalan hukum 
berdasarkan pemahaman mendalam terhadap nash dan realitas sosial, sehingga kaidah-
kaidah fiqhiyyah berfungsi secara praktis meskipun belum diformulasikan secara 
teoretis. Memasuki masa tabi‘in dan tabi‘ al-tabi‘in, kebutuhan akan sistematisasi hukum 
Islam semakin meningkat seiring meluasnya wilayah Islam dan kompleksitas persoalan 
masyarakat. Pada fase ini, prinsip-prinsip umum hukum mulai dirumuskan sebagai alat 
bantu ijtihad. 

Abad ke-2 dan ke-3 Hijriah menjadi fase penting dalam pembentukan qawāʿid 
fiqhiyyah. Para imam mazhab seperti Abu Hanifah, Malik ibn Anas, al-Syafi‘i, dan 
Ahmad ibn Hanbal telah menggunakan kaidah-kaidah hukum dalam praktik fiqh 
mereka, meskipun belum disusun dalam kitab khusus. Redaksi-redaksi yang 
menyerupai kaidah fiqh banyak ditemukan dalam karya-karya mereka, seperti al-
Mudawwanah, al-Umm, dan al-Kharāj. Hal ini menunjukkan bahwa qawāʿid fiqhiyyah 
terbentuk secara gradual dan organik, seiring perkembangan fiqh itu sendiri, bukan 
melalui kodifikasi sekaligus seperti peraturan perundang-undangan modern. 
 
2. Fase Pembukuan dan Perkembangan Mazhab 

Fase pembukuan qawāʿid fiqhiyyah dimulai sejak akhir abad ke-3 Hijriah dan 
berkembang pada abad-abad berikutnya. Pada periode ini, para ulama mulai menyusun 
dan mengodifikasikan kaidah-kaidah fiqhiyyah dalam bentuk karya tulis yang 
sistematis. 
 
a. Mazhab Hanafi 

Mazhab Hanafi merupakan salah satu mazhab yang paling awal mengembangkan 
qawāʿid fiqhiyyah secara sistematis. Abu Tahir ad-Dibasi al-Hanafi mengumpulkan 
sekitar 17 kaidah fiqhiyyah yang kemudian dicatat dan disebarluaskan oleh Abu Sa‘id 
al-Harawi. Kaidah-kaidah ini menjadi cikal bakal kaidah asasiyah yang dikenal luas 
hingga saat ini. Selanjutnya, Abu al-Hasan al-Karkhi menyempurnakan dan menambah 
jumlah kaidah menjadi sekitar 37 kaidah. Kontribusi besar juga datang dari Abu Yusuf 
dan Muhammad ibn al-Hasan al-Syaibani melalui karya-karya mereka yang memuat 
prinsip-prinsip hukum umum, meskipun tidak secara eksplisit ditulis sebagai kitab 
qawāʿid fiqhiyyah. Puncaknya, Abu Zaid al-Dabusi melalui Ta’sīs al-Naẓar dan Ibn 



4871 

Nujaym melalui al-Ashbāh wa al-Naẓā’ir berhasil mengkodifikasikan qawāʿid fiqhiyyah 
secara matang dan aplikatif dalam mazhab Hanafi. 
 
b. Mazhab Maliki 

Dalam mazhab Maliki, prinsip-prinsip qawāʿid fiqhiyyah tercermin sejak karya 
Imam Malik al-Muwaṭṭa’, yang memuat hadis dan praktik penduduk Madinah sebagai 
dasar hukum. Perkembangan signifikan terlihat pada karya Syihab al-Din al-Qarafi 
melalui Anwār al-Burūq fī Anwā‘ al-Furūq, yang memuat ratusan kaidah fiqhiyyah, serta 
Ahmad ibn Yahya al-Wansyarisi dengan Īḍāḥ al-Masālik ilā Qawāʿid al-Imām Mālik. 
 
c. Mazhab Syafi‘i 

Mazhab Syafi‘i dikenal sangat kaya dalam literatur qawāʿid fiqhiyyah. Imam al-
‘Izz ibn ‘Abd al-Salam melalui Qawāʿid al-Aḥkām fī Maṣāliḥ al-Anām menekankan 
hubungan kaidah fiqh dengan kemaslahatan. Tradisi ini dilanjutkan oleh Taj al-Din al-
Subki dan Jalaluddin al-Suyuthi melalui karya monumental al-Ashbāh wa al-Naẓā’ir, 
yang hingga kini menjadi rujukan utama dalam kajian qawāʿid fiqhiyyah. 
 
3. Perkembangan Modern dan Kontemporer 

Memasuki era modern (abad ke-19 hingga pertengahan abad ke-20), qawāʿid 
fiqhiyyah mulai digunakan secara luas dalam proses kodifikasi hukum Islam. Salah satu 
contoh paling penting adalah Majallah al-Aḥkām al-‘Adliyyah di Kesultanan 
Utsmaniyah, yang menjadikan kaidah-kaidah fiqh Hanafi sebagai dasar hukum perdata. 
Pada era kontemporer, qawāʿid fiqhiyyah semakin relevan dalam menjawab persoalan 
baru seperti keuangan syariah, bioetika, teknologi, dan hukum internasional. Lembaga-
lembaga fiqh internasional serta ulama kontemporer seperti Wahbah al-Zuhayli 
menekankan penerapan kaidah secara kontekstual dengan tetap menjaga maqāṣid al-
syarī‘ah. Di Indonesia, kajian qawāʿid fiqhiyyah juga berkembang pesat melalui karya-
karya akademik dan kurikulum perguruan tinggi Islam. 
 
C. Kedudukan Qawāʿid Fiqhiyyah dalam Perumusan Hukum 
 

Qawāʿid fiqhiyyah menempati posisi strategis dalam perumusan hukum Islam. 
Para ulama menempatkannya sebagai kerangka konseptual yang mengintegrasikan 
berbagai hukum cabang dalam satu sistem yang harmonis. Al-Qarafi menegaskan bahwa 
tanpa penguasaan qawāʿid fiqhiyyah, seorang mujtahid akan kesulitan menyusun 
hukum yang konsisten dan sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah. Selain mempermudah 
proses ijtihad, qawāʿid fiqhiyyah juga menyediakan fleksibilitas hukum yang 
memungkinkan Islam merespons perubahan sosial dan teknologi. Kaidah-kaidah seperti 
al-masyaqqah tajlib al-taysīr dan ad-ḍarar yuzāl menjadi dasar penting dalam 
merumuskan hukum yang adil dan maslahat. Melalui qawāʿid fiqhiyyah, hukum Islam 
mampu menjaga keseimbangan antara teks normatif dan realitas empiris. Dengan 
demikian, qawāʿid fiqhiyyah tidak hanya berfungsi sebagai teori hukum, tetapi juga 
sebagai instrumen praktis dalam menjaga keberlanjutan, konsistensi, dan relevansi 
hukum Islam di setiap zaman. 

 
D. Istilah-Istilah Penting dalam Kajian Qawāʿid Fiqhiyyah 
1. Qawāʿid Fiqhiyyah dan Qawāʿid Uṣūliyyah: Konsep dan Perbedaan 
a. Qawāʿid Fiqhiyyah 



4872 

Qawāʿid fiqhiyyah ( الفقهية القواعد ) adalah prinsip-prinsip hukum yang bersifat umum 
dan aplikatif, yang digunakan dalam fiqh untuk memberikan pedoman dalam 
menetapkan hukum terhadap berbagai persoalan praktis, termasuk persoalan baru dan 
kompleks yang tidak diatur secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan Sunnah. Kaidah 
fiqhiyyah berfungsi sebagai instrumen penyederhanaan hukum, dengan 
mengelompokkan berbagai persoalan cabang (juz’iyyāt) ke dalam satu prinsip umum 
yang sama. 
Ruang lingkup qawāʿid fiqhiyyah meliputi: 
kaidah-kaidah umum yang digunakan untuk menyelesaikan persoalan hukum, seperti 
kaidah al-ḍarūrāt tubīḥ al-maḥẓūrāt (keadaan darurat membolehkan hal-hal yang 
dilarang); kerangka analisis untuk mengklasifikasikan hukum berdasarkan prinsip 
tertentu; dan penerapan kaidah pada kasus-kasus konkret dalam kehidupan sosial dan 
hukum. 
 

Dalam praktiknya, qawāʿid fiqhiyyah berfungsi sebagai pedoman bagi para 
fuqahā’ dan mufti dalam memberikan fatwa serta keputusan hukum. Melalui kaidah-
kaidah ini, hukum Islam dapat diterapkan secara konsisten, sistematis, dan responsif 
terhadap dinamika sosial, tanpa keluar dari prinsip-prinsip syariah. Yusuf al-Qaradawi 
dan al-Qarafi menegaskan bahwa penguasaan qawāʿid fiqhiyyah merupakan syarat 
penting bagi seorang faqih agar tidak terjebak pada penerapan hukum yang parsial dan 
kontradiktif. 
 
b. Qawāʿid Uṣūliyyah 

Qawāʿid uṣūliyyah adalah prinsip-prinsip dasar dalam ilmu uṣūl fiqh yang 
berfungsi mengatur metodologi penetapan hukum Islam dari sumber-sumbernya, yaitu 
Al-Qur’an, Sunnah, ijma‘, dan qiyās. Kaidah-kaidah ini tidak berorientasi langsung pada 
penerapan hukum praktis, melainkan pada cara memahami teks syariat dan mekanisme 
istinbāṭ (penarikan kesimpulan hukum). Imam al-Juwaini dalam al-Burhān menjelaskan 
bahwa qawāʿid uṣūliyyah merupakan prinsip metodologis yang mengatur logika ijtihad 
para mujtahid dalam menafsirkan teks dan merumuskan hukum sesuai dengan konteks 
zaman. Dengan demikian, qawāʿid uṣūliyyah berperan sebagai fondasi epistemologis 
dalam pengembangan hukum Islam. 

Salah satu contoh qawāʿid uṣūliyyah yang paling fundamental adalah kaidah al-
amr lil-wujūb ( للوجوب الأمر  ), yang menyatakan bahwa perintah dalam syariat pada 
dasarnya menunjukkan kewajiban, kecuali terdapat dalil lain yang mengalihkannya 
kepada makna anjuran (mandūb) atau kebolehan (ibāḥah). Kaidah ini menjadi instrumen 
utama dalam menentukan status hukum suatu perintah dalam Al-Qur’an dan Sunnah. 
 
c. Perbedaan Qawāʿid Fiqhiyyah dan Qawāʿid Uṣūliyyah 

Perbedaan mendasar antara qawāʿid fiqhiyyah dan qawāʿid uṣūliyyah terletak 
pada orientasi dan fungsinya. Qawāʿid uṣūliyyah berfokus pada metodologi penggalian 
hukum dari sumber-sumber syariat, sedangkan qawāʿid fiqhiyyah berfokus pada 
penerapan hukum dalam berbagai persoalan konkret. Dengan kata lain, qawāʿid 
uṣūliyyah bersifat teoritis-metodologis, sementara qawāʿid fiqhiyyah bersifat praktis-
aplikatif. Keduanya saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan dalam sistem hukum 
Islam. 
 
2. Ḍābiṭ Fiqh dan Naẓariyyah Fiqhiyyah: Konsep dan Perbedaan 



4873 

a. Ḍābiṭ Fiqh 
 

Ḍābiṭ fiqh adalah kriteria atau parameter teknis yang digunakan untuk membatasi 
dan memperjelas penerapan hukum fiqh dalam kasus tertentu. Berbeda dengan kaidah 
fiqhiyyah yang bersifat umum dan mencakup banyak persoalan, ḍābiṭ fiqh bersifat lebih 
spesifik dan operasional, berfungsi untuk menentukan syarat atau ciri suatu perkara agar 
dapat dikenai hukum tertentu. Imam al-Shatibi dalam al-Muwāfaqāt menjelaskan bahwa 
ḍābiṭ fiqh berperan menjaga agar penerapan hukum tidak keluar dari maqāṣid al-
syarī‘ah. Melalui ḍābiṭ, hukum diterapkan secara proporsional dan kontekstual. 
Contohnya dalam hukum jual beli, ḍābiṭ digunakan untuk menentukan jenis barang 
yang halal dan sah diperjualbelikan berdasarkan sifat, manfaat, dan cara perolehannya. 
 
b. Naẓariyyah Fiqhiyyah 

Naẓariyyah fiqhiyyah adalah kerangka teori atau pandangan dasar dalam fiqh 
yang bersifat filosofis dan konseptual. Ia berfungsi sebagai landasan pemikiran dalam 
memahami prinsip-prinsip hukum Islam dan mengembangkan kaidah-kaidah fiqhiyyah. 
Berbeda dengan kaidah fiqhiyyah yang aplikatif, naẓariyyah fiqhiyyah lebih 
menekankan aspek teoritis dan tujuan hukum. Imam al-Ghazali dalam al-Mustaṣfā 
menjelaskan bahwa naẓariyyah fiqhiyyah berhubungan erat dengan pertimbangan 
maslahat dan mafsadat dalam pengembangan hukum Islam. Salah satu contoh paling 
menonjol adalah teori maṣāliḥ mursalah, yang menjelaskan bagaimana hukum dapat 
ditetapkan berdasarkan kemaslahatan umat meskipun tidak disebutkan secara eksplisit 
dalam nash. 
 
c. Perbedaan Ḍābiṭ Fiqh dan Naẓariyyah Fiqhiyyah 

Perbedaan antara keduanya dapat dilihat dari beberapa aspek. Dari segi tujuan, 
ḍābiṭ fiqh bersifat teknis-operasional untuk kasus tertentu, sedangkan naẓariyyah 
fiqhiyyah bersifat filosofis dan konseptual. Dari segi pendekatan, ḍābiṭ berfokus pada 
penetapan kriteria hukum, sementara naẓariyyah berfokus pada pengembangan teori 
hukum. Dari segi aplikasi, ḍābiṭ digunakan untuk menyelesaikan masalah konkret, 
sedangkan naẓariyyah digunakan untuk membangun kerangka hukum yang lebih luas 
dan sistemik. 
 
3. Sintesis Konseptual Istilah-Istilah Fiqh 

Berdasarkan uraian di atas, dapat ditegaskan bahwa keempat istilah—qawāʿid 
fiqhiyyah, qawāʿid uṣūliyyah, ḍābiṭ fiqh, dan naẓariyyah fiqhiyyah—memiliki peran 
yang saling melengkapi dalam pengembangan ilmu fiqh. Qawāʿid uṣūliyyah 
menyediakan metodologi penarikan hukum, naẓariyyah fiqhiyyah menyediakan 
kerangka teoritis, qawāʿid fiqhiyyah menyediakan prinsip aplikatif, dan ḍābiṭ fiqh 
menyediakan parameter teknis penerapan hukum. 
 

 
KESIMPULAN 

Qawāʿid Fiqhiyyah merupakan kaidah-kaidah umum yang dirumuskan dari 
berbagai ketentuan hukum fikih yang bersifat partikular dan berfungsi sebagai pedoman 
dalam menetapkan hukum Islam. Keberadaan kaidah ini sangat urgen karena membantu 
para mujtahid, hakim, akademisi, dan praktisi hukum Islam dalam memahami, menalar, 
serta menerapkan hukum secara sistematis, efisien, dan konsisten, terutama dalam 



4874 

menghadapi persoalan-persoalan baru yang tidak ditemukan secara eksplisit dalam 
nash. Ruang lingkup Qawāʿid Fiqhiyyah mencakup berbagai aspek hukum Islam, baik 
dalam ibadah, muamalah, jinayah, maupun bidang sosial kemasyarakatan lainnya, 
dengan fokus utama pada prinsip-prinsip universal yang dapat diterapkan lintas kasus. 
Dari sisi historis, pembentukan dan perkembangan Qawāʿid Fiqhiyyah berlangsung 
secara gradual, dimulai dari praktik ijtihad para sahabat, kemudian mengalami 
kodifikasi dan pematangan pada masa ulama mazhab hingga mencapai bentuk 
sistematis dalam karya-karya klasik. Dalam konteks kontemporer, Qawāʿid Fiqhiyyah 
memiliki relevansi yang semakin kuat sebagai instrumen metodologis untuk merespons 
dinamika kehidupan modern, seperti isu teknologi, ekonomi, kesehatan, dan kebijakan 
publik. Dengan berpegang pada prinsip kemaslahatan, keadilan, dan kemudahan, 
Qawāʿid Fiqhiyyah mampu menjembatani nilai-nilai normatif syariat dengan realitas 
sosial yang terus berubah. Oleh karena itu, pemahaman dan penguasaan Qawāʿid 
Fiqhiyyah menjadi kebutuhan mendasar dalam pengembangan hukum Islam yang 
adaptif, moderat, dan berkeadilan. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Abu Zahrah, M. (1998). Uṣūl al-Fiqh. Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī. 
Al-Ghazālī, A. Ḥ. (1997). Al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Al-Jurjānī, ‘A. b. M. (1985). Al-Ta‘rīfāt. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Al-Juwaynī, ‘A. al-M. (1997). Al-Burhān fī Uṣūl al-Fiqh. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Al-Qaraḍāwī, Y. (1996). Al-Ijtihād fī al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah. Kairo: Dār al-Qalam. 
Al-Qarāfī, A. (1998). Anwār al-Burūq fī Anwā‘ al-Furūq. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 
Al-Shāṭibī, I. (2004). Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah. Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 
Al-Subkī, T. al-D. (1991). Al-Ashbāh wa al-Naẓā’ir. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Al-Suyūṭī, J. al-D. (1998). Al-Ashbāh wa al-Naẓā’ir. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Chyntia, C., Rahman, A., & Putri, N. (2025). Dinamika hukum Islam dalam merespons 

persoalan kontemporer. Jurnal Hukum Islam Nusantara, 7(1), 15–28. 
Efendi, M., & Rijadi, A. (2022). Pendekatan normatif-yuridis dalam penelitian hukum 

Islam. Jurnal Ilmu Syariah, 14(2), 201–215. 
Ibn ‘Ābidīn, M. A. (2000). Majmū‘at Rasā’il Ibn ‘Ābidīn. Beirut: Dār al-Fikr. 
Ibn Nujaym, Z. (1999). Al-Ashbāh wa al-Naẓā’ir. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Ikhsan, M., & Meiriyanti, D. (2024). Relevansi qawāʿid fiqhiyyah dalam pembaruan 

hukum Islam kontemporer. Al-Aḥkām: Jurnal Ilmu Syariah, 34(1), 89–104. 
Khallāf, ‘A. W. (1994). ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh. Kairo: Dār al-Qalam. 
Malli, A. (2017). Teknik analisis data kualitatif dalam penelitian kepustakaan. Jurnal 

Metodologi Penelitian, 5(1), 45–60. 
Wahbah al-Zuḥaylī. (2006). Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Damaskus: Dār al-Fikr. 
 
 
 


