
4875 

 

  
   

JURNAL MUDABBIR 
(Journal Research and Education Studies) 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025 
 http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391 

  

 
 

Survey Penggunaan Qawaid Fiqhiyyah dalam Kumpulan Fatwa Majlis 
Tarjih Muhammadiyah, Bahtsul Basail Nu, Dewan Fatwa Al-Jami’atul 

Washliyah dan Putusan Pengadilan Agama 

 
 

Romel Tarigan1, Mhd. Syahnan2, M. Amar Adly3 

 
1,2,3 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

 
Email: tariganromel@gmail.com1, mhdsyahnan@uinsu.ac.id2, amaradly@uinsu.ac.id3 

 
 

ABSTRAK 
Qawāʿid fiqhiyyah merupakan prinsip umum dalam hukum Islam yang berfungsi 
sebagai alat metodologis dalam penetapan fatwa dan putusan hukum. Penelitian ini 
mengkaji penggunaan qawāʿid fiqhiyyah dalam kumpulan fatwa Dewan Tarjih 
Muhammadiyah, Bahsul Masail Nahdlatul Ulama, Dewan Fatwa al-Jam’iyatul 
Washliyah, serta putusan Pengadilan Agama. Penelitian menggunakan pendekatan 
kualitatif deskriptif dengan metode analisis isi terhadap dokumen fatwa dan putusan 
hukum. Hasil kajian menunjukkan bahwa qawāʿid fiqhiyyah digunakan secara 
konsisten, namun dengan corak metodologis yang berbeda. Dewan Tarjih 
Muhammadiyah cenderung normatif-rasional, Bahsul Masail NU berbasis mazhab, al-
Jam’iyatul Washliyah bersifat moderat-kontekstual, sementara Pengadilan Agama 
menerapkannya secara praktis-yuridis. Kajian ini menegaskan peran penting qawāʿid 
fiqhiyyah dalam menjaga relevansi hukum Islam di Indonesia. 
Kata kunci: Qawāʿid Fiqhiyyah, Fatwa, Organisasi Islam, Pengadilan Agama 
 
 

PENDAHULUAN 
Hukum Islam merupakan sistem normatif yang bersumber dari Al-Qur’an dan 

Sunnah sebagai pedoman utama dalam mengatur kehidupan umat manusia. Kedua 
sumber tersebut bersifat fundamental dan otoritatif, namun tidak seluruh persoalan 
kehidupan manusia diatur secara eksplisit di dalamnya. (Masruchi, 2023)  Perkembangan 
sosial, politik, dan budaya yang terus mengalami perubahan menuntut adanya 
mekanisme penalaran hukum yang mampu menjawab persoalan-persoalan baru tanpa 
keluar dari kerangka prinsip-prinsip syariat Islam. Dalam konteks inilah ijtihad menjadi 
instrumen penting dalam menjaga relevansi dan dinamika hukum Islam sepanjang 
zaman. Salah satu instrumen penting dalam ijtihad adalah qawā‘id fiqhiyyah, yaitu 

http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:tariganromel@gmail.com
mailto:mhdsyahnan@uinsu.ac.id
mailto:amaradly@uinsu.ac.id


4876 

kaidah-kaidah hukum Islam yang bersifat universal dan mencakup berbagai persoalan 
cabang. Qawā‘id fiqhiyyah berfungsi sebagai pedoman metodologis bagi para fuqaha 
dalam menetapkan hukum terhadap kasus-kasus yang kompleks dan beragam. 
Keberadaan kaidah-kaidah ini memungkinkan hukum Islam diterapkan secara lebih 
sistematis, fleksibel, dan kontekstual, khususnya ketika berhadapan dengan persoalan-
persoalan kontemporer yang tidak ditemukan ketentuan hukumnya secara eksplisit 
dalam nash. 

Dalam era kontemporer, persoalan di bidang politik (siyāsah) dan hukum 
perkawinan menjadi dua ranah yang mengalami dinamika sangat signifikan. Dalam 
bidang politik, muncul berbagai isu seperti sistem pemerintahan, kebijakan publik, 
partisipasi politik, dan relasi antara agama dan negara yang menuntut pendekatan 
hukum Islam yang moderat dan berorientasi pada kemaslahatan umum. Sementara itu, 
dalam bidang hukum perkawinan, perubahan sosial melahirkan berbagai persoalan baru 
seperti batas usia perkawinan, perjanjian perkawinan, hak dan kewajiban suami-istri, 
hingga perlindungan terhadap perempuan dan anak. Persoalan-persoalan tersebut 
menuntut formulasi hukum yang tidak hanya normatif, tetapi juga responsif terhadap 
realitas sosial.  

Penggunaan qawā‘id fiqhiyyah dalam menyikapi kasus-kasus aktual di bidang 
politik siyāsah dan hukum perkawinan menjadi sangat relevan karena kaidah-kaidah 
tersebut menekankan prinsip kemaslahatan, pencegahan kemudaratan, dan keadilan. 
Kaidah-kaidah seperti al-maṣlaḥah al-‘āmmah, dar’u al-mafāsid muqaddam ‘alā jalb al-
maṣāliḥ, dan al-‘ādah muḥakkamah sering dijadikan landasan dalam perumusan 
kebijakan dan penetapan hukum yang berorientasi pada kepentingan publik. Namun 
demikian, penggunaan qawā‘id fiqhiyyah dalam praktik hukum kontemporer masih 
memerlukan kajian kritis agar penerapannya tidak bersifat subjektif dan tetap berada 
dalam koridor maqāṣid al-syarī‘ah. Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini 
bertujuan untuk melakukan survei terhadap penggunaan qawā‘id fiqhiyyah dalam 
penyelesaian kasus-kasus aktual di bidang politik siyāsah dan hukum perkawinan pada 
era kontemporer. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam 
memperkuat pemahaman tentang peran strategis qawā‘id fiqhiyyah sebagai instrumen 
metodologis dalam pengembangan hukum Islam yang kontekstual, responsif, dan 
berorientasi pada kemaslahatan umat. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini 
berfokus pada analisis konseptual, normatif, dan metodologis terhadap penggunaan 
qawā‘id fiqhiyyah dalam penyelesaian kasus-kasus aktual di bidang politik siyāsah dan 
hukum perkawinan pada era kontemporer.  Melalui pendekatan ini, peneliti berupaya 
memahami secara mendalam pola pemikiran, argumentasi hukum, serta kecenderungan 
penggunaan kaidah-kaidah fikih oleh para ulama, akademisi, dan lembaga hukum Islam. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber 
sekunder. Sumber primer meliputi kitab-kitab uṣūl al-fiqh dan qawā‘id fiqhiyyah klasik 
maupun kontemporer, seperti karya al-Ghazali, al-Suyuti, Ibn Nujaym, Wahbah al-
Zuhayli, dan ulama lain yang membahas teori dan penerapan qawā‘id fiqhiyyah. Selain 
itu, sumber primer juga mencakup regulasi dan putusan-putusan hukum Islam 
kontemporer, seperti fatwa lembaga keagamaan, kompilasi hukum Islam, serta kebijakan 
publik yang relevan dengan politik siyāsah dan hukum perkawinan. Sumber sekunder 



4877 

berupa artikel jurnal ilmiah, buku, hasil penelitian terdahulu, dan dokumen akademik 
lain yang membahas penerapan kaidah fikih dalam konteks hukum Islam kontemporer. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu dengan 
menelusuri, mengkaji, dan mengklasifikasi berbagai literatur yang relevan dengan fokus 
penelitian. Data yang terkumpul kemudian dianalisis dengan menggunakan metode 
analisis deskriptif-analitis. Analisis ini dilakukan dengan cara mendeskripsikan konsep 
dan karakteristik qawā‘id fiqhiyyah, mengidentifikasi bentuk-bentuk penggunaannya 
dalam kasus politik siyāsah dan hukum perkawinan, serta menganalisis kesesuaiannya 
dengan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah. Dalam rangka memperkuat validitas analisis, 
penelitian ini juga menggunakan pendekatan normatif-yuridis, yaitu dengan menelaah 
kaidah fikih sebagai norma hukum Islam serta mengkaji implementasinya dalam praktik 
hukum dan kebijakan kontemporer. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk 
menilai sejauh mana penggunaan qawā‘id fiqhiyyah berkontribusi terhadap 
pengembangan hukum Islam yang kontekstual, responsif, dan berorientasi pada 
kemaslahatan umat. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Qawā‘id Fiqhiyyah dalam Penyelesaian Kasus Aktual Bidang Siyāsah 
Dalam bidang siyāsah (politik dan ketatanegaraan), qawā‘id fiqhiyyah memiliki 

peran strategis sebagai perangkat metodologis untuk menilai dan menetapkan kebijakan 
publik yang selaras dengan prinsip-prinsip syariah. Kaidah-kaidah fikih berfungsi 
sebagai jembatan antara teks normatif syariat dan realitas sosial-politik yang terus 
berkembang, sehingga hukum Islam tetap kontekstual, responsif, dan berorientasi pada 
kemaslahatan umum. (Al-Munawwar, 1998) 
1. Qawā‘id Fiqhiyyah dalam Persoalan Pemilihan Umum 

Persoalan pemilihan umum, seperti fenomena golongan putih (golput) dan 
pilihan “kotak kosong” dalam pemilu calon tunggal, merupakan isu kontemporer yang 
memerlukan analisis hukum Islam berbasis qawā‘id fiqhiyyah. Dalam konteks ini, 
kaidah-kaidah fikih digunakan untuk menimbang antara kemaslahatan dan 
kemudaratan yang mungkin timbul dari partisipasi politik masyarakat. 

Beberapa kaidah fikih yang relevan antara lain: 

  درء المفاسد مقدم على جلب المصالح
(Mencegah kerusakan lebih didahulukan daripada menarik kemaslahatan) 
Kaidah ini menegaskan bahwa apabila tidak memilih berpotensi melahirkan 

kerusakan yang lebih besar—seperti terpilihnya pemimpin yang zalim—maka 
berpartisipasi dalam pemilu menjadi pilihan yang lebih utama. 

 واجب ما لا يتم الواجب إلا به فهو  
(Sesuatu yang tanpanya kewajiban tidak dapat terlaksana, maka ia menjadi wajib) 

Apabila partisipasi dalam pemilu merupakan sarana untuk menegakkan keadilan 
dan mencegah kezaliman, maka memilih dapat beralih status menjadi kewajiban. 

 إذا تعارض مفسدتان روعي أعظمهما ضررا بارتكاب أخفهما 
 (Jika dua kemudaratan bertentangan, maka dipilih yang lebih ringan 

mudaratnya) 
Kaidah ini relevan ketika seluruh kandidat dinilai tidak ideal, sehingga memilih 

calon dengan dampak mudarat paling kecil menjadi opsi yang dibenarkan secara 
syariah. Berdasarkan kaidah-kaidah tersebut, ulama berbeda pendapat mengenai hukum 
golput. Sebagian berpendapat bahwa memilih adalah wajib demi menegakkan amar 
ma‘ruf nahi munkar, sehingga golput dinilai haram. Sementara itu, sebagian ulama lain 



4878 

memandang golput sebagai mubah apabila tidak terdapat calon yang layak atau pemilu 
tidak memberikan dampak signifikan terhadap kemaslahatan umat.  

Fenomena “kotak kosong” juga dapat dianalisis melalui qawā‘id fiqhiyyah, antara 
lain: 

رُ يُزَالُ  َ ر
  الضَّ

(Bahaya harus dihilangkan) 
Kaidah ini dapat dijadikan dasar bahwa memilih kotak kosong merupakan upaya 

menghindari kemudaratan yang lebih besar apabila calon tunggal dinilai tidak amanah 
atau berpotensi merusak tatanan sosial. 

 ٱلْيَقِينُ لَا يزَُولُ بِٱلشَّك ِ 
(Keyakinan tidak hilang karena keraguan) 
Kaidah ini menguatkan sikap pemilih yang secara yakin menilai tidak adanya 

calon yang memenuhi kriteria kepemimpinan ideal, sehingga memilih kotak kosong atau 
tidak memilih dipahami sebagai keputusan berbasis prinsip, bukan sikap apatis. Dalam 
perspektif maqāṣid al-siyāsah, pemilihan pemimpin bertujuan untuk menegakkan 
keadilan dan menjaga kemaslahatan umat. Oleh karena itu, jika calon tunggal memenuhi 
kriteria kepemimpinan yang adil dan amanah, maka memilihnya menjadi keharusan. 
Sebaliknya, jika calon tersebut tidak layak, maka memilih kotak kosong dapat dipandang 
sebagai bentuk kontrol moral terhadap kekuasaan, selama tidak menimbulkan 
kerusakan yang lebih besar. (Muhayar et al., 2025) 

 
 

2. Qawā‘id Fiqhiyyah dalam Persoalan Ketatanegaraan 
Selain pemilu, qawā‘id fiqhiyyah juga relevan dalam berbagai persoalan 

ketatanegaraan, terutama terkait kewenangan pemerintah dan kebijakan publik. 
a. Otoritas Pemerintah dalam Penanganan Krisis 
Dalam kondisi darurat seperti pandemi, bencana alam, atau konflik sosial, 

pemerintah memiliki kewenangan untuk mengambil kebijakan luar biasa demi menjaga 
keselamatan umum. (Hasyim, 2024) Selain itu, kebijakan pemerintah harus selalu 
berorientasi pada kemaslahatan umum, sebagaimana kaidah: 

(Kebijakan pemimpin terhadap rakyat bergantung pada kemaslahatan) 
Kaidah ini menegaskan bahwa seluruh tindakan penguasa harus ditujukan untuk 

kepentingan rakyat, bukan kepentingan pribadi atau kelompok tertentu. 
 
b. Pemberian Instruksi dan Kebijakan Publik 
Dalam memberikan perintah kepada masyarakat, pemerintah wajib mengarahkan 

pada kebaikan dan mencegah keburukan, sesuai dengan prinsip: 
Prinsip ini tercermin dalam kebijakan pemberantasan korupsi, penegakan hukum, 

serta pembangunan sektor pendidikan dan kesehatan sebagai bentuk tanggung jawab 
moral dan sosial negara. 

 
c. Pengakuan terhadap Hukum Adat 
Dalam konteks negara plural seperti Indonesia, hukum adat diakui sebagai living 

law. Hal ini sejalan dengan kaidah fikih: 

  العادة محك مة
(Kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum) 
Kaidah ini membuka ruang bagi pengakuan terhadap adat dan kebiasaan lokal 

selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Oleh karena itu, kebijakan 



4879 

negara yang mengakomodasi nilai-nilai adat dalam pengelolaan sosial dan ekonomi 
dapat dibenarkan secara syariah. 
 
 
 
Qawaid Fiqhiyah dalam Penyelesaian Kasus Aktual Hukum Perkawinan Era 
Kontemporer 

Dalam konteks hukum perkawinan kontemporer, qawaid fiqhiyah memainkan 
peran strategis sebagai instrumen metodologis untuk menjembatani antara norma fikih 
klasik dan realitas sosial modern. (Asmuni & Firman, 2022) Kompleksitas persoalan 
keluarga—mulai dari status harta bersama, perceraian, perlindungan anak, hingga 
intervensi negara dalam urusan privat—menuntut pendekatan hukum yang tidak hanya 
tekstual, tetapi juga kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan. Penerapan kaidah-
kaidah fikih memungkinkan hukum Islam tetap adaptif tanpa kehilangan prinsip 
dasarnya. 
 
1. Kaidah al-‘Adah Muhakkamah  

Kaidah al-‘adah muhakkamah menegaskan bahwa kebiasaan atau adat yang 
hidup dan berkembang di masyarakat dapat dijadikan dasar hukum sepanjang tidak 
bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Kaidah ini memberikan legitimasi syar‘i 
terhadap praktik-praktik sosial yang tidak secara eksplisit diatur dalam fikih klasik, 
namun memiliki urgensi dalam kehidupan masyarakat modern. Salah satu contoh 
penerapannya adalah konsep harta bersama (gono-gini) dalam perkawinan. Dalam 
literatur fikih klasik, harta bersama tidak dikenal secara eksplisit karena asumsi ekonomi 
rumah tangga bersifat patriarkal. Namun, dalam konteks masyarakat Indonesia, suami 
dan istri dipandang sebagai mitra dalam membangun ekonomi keluarga. Oleh karena 
itu, hukum positif Indonesia mengakui harta bersama berdasarkan adat (‘urf) yang 
berkembang di masyarakat, sejalan dengan kaidah al-‘adah muhakkamah. (Desmuliati 
et al., 2025) Selain itu, kaidah ini juga digunakan dalam penentuan mahar mitsil, yakni 
mahar yang sepadan dalam kasus sengketa perkawinan. Penetapan mahar sering kali 
merujuk pada kebiasaan keluarga, status sosial, dan standar mahar yang berlaku di 
daerah tertentu, sehingga keputusan hukum tetap relevan dan berkeadilan secara sosial. 
 
2. Kaidah al-Masyaqqah Tajlibu al-Taysir  

Kaidah ini menegaskan bahwa kesulitan yang berlebihan dalam penerapan 
hukum meniscayakan adanya kemudahan. Prinsip ini menjadi dasar penting dalam 
hukum keluarga Islam, terutama ketika penerapan hukum secara formalistik berpotensi 
menimbulkan ketidakadilan atau penderitaan. Dalam kasus perceraian karena uzur, 
seperti suami yang hilang tanpa kabar (mafqud) atau menderita penyakit menular 
berbahaya, hakim dapat mempermudah proses fasakh demi melindungi hak dan 
keselamatan istri. (Muthalib, 2023) Meskipun terdapat kendala administratif atau 
pembuktian, prinsip kemudahan tetap diutamakan untuk menghindari penderitaan 
berkepanjangan. Contoh lain adalah praktik isbat nikah. Bagi pasangan yang menikah 
secara siri dan menghadapi kesulitan administratif, terutama terkait hak anak seperti 
akta kelahiran dan pendidikan, pengadilan memberikan kemudahan melalui isbat nikah. 
Langkah ini merupakan implementasi kaidah al-masyaqqah tajlibu al-taysir demi 
menjaga kemaslahatan anak sebagai pihak yang paling rentan. 
 



4880 

3. Kaidah al-Darar Yuzal  
Kaidah ini merupakan salah satu kaidah fundamental dalam hukum Islam yang 

menegaskan bahwa setiap bentuk kemudaratan harus dihilangkan. Dalam hukum 
perkawinan kontemporer, kaidah ini banyak digunakan sebagai dasar perlindungan 
terhadap anggota keluarga yang mengalami kekerasan atau ketidakadilan. Dalam kasus 
Kekerasan Dalam Rumah Tangga (KDRT), kaidah al-darar yuzal menjadi landasan kuat 
bagi istri untuk mengajukan gugatan cerai, baik melalui khulu‘ maupun fasakh. 
Kekerasan fisik dan psikis dipandang sebagai kemudaratan nyata yang tidak dapat 
ditoleransi, sehingga pemutusan ikatan perkawinan dianggap sebagai upaya 
menghilangkan bahaya yang lebih besar. (Ulfa & Ardli, 2025) Kaidah ini juga melandasi 
pembatasan praktik poligami dalam hukum positif. Persyaratan ketat seperti izin 
pengadilan, persetujuan istri, dan jaminan nafkah bertujuan untuk mencegah 
kemudaratan terhadap istri dan anak-anak, meskipun poligami secara normatif 
dibolehkan dalam Islam. 
 
4. Kaidah Tasharruf al-Imam ‘ala al-Ra‘iyyah Manuthun bi al-Maslahah 

Kaidah ini menegaskan bahwa setiap kebijakan pemerintah terhadap rakyat harus 
didasarkan pada kemaslahatan umum. Dalam konteks hukum perkawinan, kaidah ini 
memberikan legitimasi bagi negara untuk mengatur urusan privat warga negara demi 
perlindungan hak dan ketertiban sosial. (Idrus, 2021) Contohnya adalah kewajiban 
pencatatan perkawinan. Meskipun secara agama nikah siri dinilai sah, negara 
mewajibkan pencatatan demi melindungi hak-hak hukum istri dan anak, seperti nafkah, 
warisan, dan perlindungan hukum lainnya. Kewajiban ini tidak dimaksudkan untuk 
menafikan syariat, melainkan untuk menjamin kemaslahatan yang lebih luas. Selain itu, 
penetapan batas usia minimal perkawinan menjadi 19 tahun di Indonesia juga 
merupakan implementasi kaidah ini. Kebijakan tersebut bertujuan menjaga kesehatan 
reproduksi, kesiapan mental, serta menekan angka perceraian dan perkawinan anak 
yang berdampak negatif secara sosial. 
 
5. Kaidah al-Yaqin La Yuzalu bi al-Shakk  

Kaidah ini menyatakan bahwa sesuatu yang telah diyakini tidak dapat 
digugurkan hanya dengan keraguan. Dalam hukum perkawinan dan keluarga, prinsip 
ini sangat penting untuk menjaga stabilitas status hukum dan perlindungan hak. Dalam 
kasus status anak dan tes DNA, apabila seorang anak lahir dalam ikatan perkawinan 
yang sah, maka statusnya sebagai anak sah bersifat yakin dan tidak dapat digugurkan 
hanya berdasarkan tuduhan atau kecurigaan. Keraguan baru dapat mempengaruhi 
status hukum jika didukung oleh bukti kuat dan putusan pengadilan yang berkekuatan 
hukum tetap. Kaidah ini juga diterapkan dalam gugatan nafkah terhutang. Apabila telah 
terbukti adanya kewajiban nafkah yang tidak dipenuhi, maka keraguan suami mengenai 
kemampuan finansialnya di masa lalu tidak serta merta menggugurkan kewajiban 
tersebut, kecuali dapat dibuktikan adanya kondisi ketidakmampuan yang nyata. 

 
 

KESIMPULAN 
Istihsan dan maslahah mursalah memiliki kontribusi yang signifikan dalam 

pengembangan hukum Islam yang kontekstual dan responsif terhadap dinamika 
masyarakat. Kedua prinsip ini berfungsi sebagai instrumen ijtihad yang memungkinkan 
hukum Islam tidak terjebak pada pendekatan tekstual semata, tetapi mampu 



4881 

mempertimbangkan tujuan syariat dan realitas sosial yang terus berubah. Istihsan 
memberikan ruang untuk memilih solusi hukum yang paling adil dan maslahat dengan 
menyimpang dari kaidah umum apabila diperlukan, sedangkan maslahah mursalah 
menjadi dasar penetapan hukum yang berorientasi pada kemanfaatan umum tanpa 
bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Selain istihsan dan maslahah mursalah, 
prinsip-prinsip pendukung seperti ‘urf, istishab, Mazhab Sahabi, dan Sadd al-Żarī‘ah 
turut memperkaya metodologi ijtihad dalam hukum Islam. ‘Urf berperan dalam 
mengakomodasi praktik sosial yang berkembang, istishab menjaga kesinambungan 
hukum, Mazhab Sahabi memberikan legitimasi historis dan epistemologis, sementara 
Sadd al-Żarī‘ah berfungsi sebagai mekanisme preventif untuk mencegah terjadinya 
mafsadah. Keseluruhan prinsip ini menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam 
merespons persoalan-persoalan kontemporer tanpa melepaskan diri dari kerangka 
normatif syariat. Dengan demikian, penguatan dan pemanfaatan istihsan dan maslahah 
mursalah, beserta prinsip-prinsip ijtihad lainnya, menjadi kunci dalam membangun 
hukum Islam yang adaptif, berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 
Pendekatan ini menegaskan bahwa hukum Islam bukanlah sistem hukum yang statis, 
melainkan sistem normatif yang dinamis dan relevan sepanjang zaman, selama 
diterapkan secara metodologis, proporsional, dan bertanggung jawab. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Al-Munawwar, S. A. H. (1998). ALQAW’ID AL-FIQHIYYAH DALAM PERSPEKTIF 
HUKUM ISLAM. Al-Jami’ah Journal of Islamic Studies, 62(12), 95–114. 
https://doi.org/https://doi.org/10.14421/ajis.1998.3662.95-114 

Asmuni, A., & Firman, A. (2022). Analisis Politik Hukum Islam Berbasis Maqoshid 
Syari’Ah (Studi Terhadap Konsep Anak Sah Dalam Undang-Undang Nomor 1 
Tahun 1974 Tentang Perkawinan). Jurnal Hukum &Pembangunan, 52(3), 736–755. 
https://doi.org/10.21143/jhp.vol52.no3.3372 

Desmuliati, M., Ramadhan, M. F., Afriyandi, M., Ridwan, M., Nur, S., & Hidayanti, S. 
(2025). Kajian tentang Penerapan Kaidah Fiqhiyyah al-’Adatu Muhakkamah dalam 
Berbagai Aspek Kehidupan. Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin., 5(1), 92–101. 
https://doi.org/https://doi.org/10.58707/jipm.v5i1.1149. 

Hasyim, S. (2024). Prioritizing Life over Religion in Indonesia’s Covid-19 Fatwas: The 
Fatwas of NU, Muhammadiyah, and MUI. Studia Islamika, 30(3), 407–438. 
https://doi.org/https://doi.org/10.36712/sdi.v30i3.32732 

Idrus, A. M. (2021). KEBIJAKAN PEMIMPIN NEGARA DALAM PERSPEKTIF KAIDAH 
FIKIH : Tasarruf Al-Imam Manutun. Al-Daulah : Jurnal Hukum Pidana Dan 
Ketatanegaraan, 10(2), 123–137. 
https://doi.org/https://doi.org/10.24252/ad.v1i1.26278 

Masruchi, Z. A. (2023). HUKUM ISLAM : MASLAHAH MURSALAH BERDASARKAN. 
Moderasi : Journal of Islamic Studies, 3(1), 102–116. 
https://doi.org/https://doi.org/10.54471/moderasi.v3i1.44 

Muhayar, M., Uswatun, S., & Munawar, S. (2025). Kewajiban Sosial dalam Pemilu (Studi 
Hukum Islam Terhadap Mencoblos Semua Paslon Dalam Kerangka “Mashalih 
Mursalah”). Tasyri’ Journal of Islamic Law, 4(1), 359–391. 

Muthalib, S. A. (2023). Fasakh Nikah Due to Disease in the Islamic Family Law of Perak 
Malaysia. JURNAL EL-HADHANAH: INDONESIAN JOURNAL OF FAMILY LAW 
AND ISLAMIC LAW, 3(1), 54–76. 
https://doi.org/https://doi.org/10.22373/hadhanah.v3i1.2614 



4882 

Ulfa, H. M., & Ardli, M. N. (2025). PERAN KAIDAH FIQHIYAH “ يزُال الضرر  “ PADA 
KASUS KEKERASAN DALAM RUMAH TANGGA. Makkah: Journal Of Islamic 
Studies, 1(1), 39–47. 

 
 
 
 

 
 


