b

@ . (Journal Research and Education Studies)
é ” =S Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025

i
.
<>

¢

L
F
i
;
;
d

L JURNAL MUDABBIR

http:/ /jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir ISSN: 2774-8391

Survey Penggunaan Qawaid Fighiyyah dalam Kumpulan Fatwa Majlis
Tarjih Muhammadiyah, Bahtsul Basail Nu, Dewan Fatwa Al-Jami’atul
Washliyah dan Putusan Pengadilan Agama
Romel Tarigan!, Mhd. Syahnan2, M. Amar Adly3

123 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Email: tariganromel@gmail.com!, mhdsyahnan@uinsu.ac.id?, amaradly@uinsu.ac.id3

ABSTRAK

Qawa‘id fighiyyah merupakan prinsip umum dalam hukum Islam yang berfungsi
sebagai alat metodologis dalam penetapan fatwa dan putusan hukum. Penelitian ini
mengkaji penggunaan qawa‘id fighiyyah dalam kumpulan fatwa Dewan Tarjih
Muhammadiyah, Bahsul Masail Nahdlatul Ulama, Dewan Fatwa al-Jam’iyatul
Washliyah, serta putusan Pengadilan Agama. Penelitian menggunakan pendekatan
kualitatif deskriptif dengan metode analisis isi terhadap dokumen fatwa dan putusan
hukum. Hasil kajian menunjukkan bahwa qawa‘id fighiyyah digunakan secara
konsisten, namun dengan corak metodologis yang berbeda. Dewan Tarjih
Muhammadiyah cenderung normatif-rasional, Bahsul Masail NU berbasis mazhab, al-
Jam’iyatul Washliyah bersifat moderat-kontekstual, sementara Pengadilan Agama
menerapkannya secara praktis-yuridis. Kajian ini menegaskan peran penting qawa‘id
fighiyyah dalam menjaga relevansi hukum Islam di Indonesia.

Kata kunci: Qawa ‘id Fighiyyah, Fatwa, Organisasi Islam, Pengadilan Agama

PENDAHULUAN

Hukum Islam merupakan sistem normatif yang bersumber dari Al-Qur’an dan
Sunnah sebagai pedoman utama dalam mengatur kehidupan umat manusia. Kedua
sumber tersebut bersifat fundamental dan otoritatif, namun tidak seluruh persoalan
kehidupan manusia diatur secara eksplisit di dalamnya. (Masruchi, 2023) Perkembangan
sosial, politik, dan budaya yang terus mengalami perubahan menuntut adanya
mekanisme penalaran hukum yang mampu menjawab persoalan-persoalan baru tanpa
keluar dari kerangka prinsip-prinsip syariat Islam. Dalam konteks inilah ijtihad menjadi
instrumen penting dalam menjaga relevansi dan dinamika hukum Islam sepanjang
zaman. Salah satu instrumen penting dalam ijtihad adalah qawa’id fighiyyah, yaitu

4875


http://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/mudabbir
mailto:tariganromel@gmail.com
mailto:mhdsyahnan@uinsu.ac.id
mailto:amaradly@uinsu.ac.id

kaidah-kaidah hukum Islam yang bersifat universal dan mencakup berbagai persoalan
cabang. Qawa’id fighiyyah berfungsi sebagai pedoman metodologis bagi para fugaha
dalam menetapkan hukum terhadap kasus-kasus yang kompleks dan beragam.
Keberadaan kaidah-kaidah ini memungkinkan hukum Islam diterapkan secara lebih
sistematis, fleksibel, dan kontekstual, khususnya ketika berhadapan dengan persoalan-
persoalan kontemporer yang tidak ditemukan ketentuan hukumnya secara eksplisit
dalam nash.

Dalam era kontemporer, persoalan di bidang politik (siyasah) dan hukum
perkawinan menjadi dua ranah yang mengalami dinamika sangat signifikan. Dalam
bidang politik, muncul berbagai isu seperti sistem pemerintahan, kebijakan publik,
partisipasi politik, dan relasi antara agama dan negara yang menuntut pendekatan
hukum Islam yang moderat dan berorientasi pada kemaslahatan umum. Sementara itu,
dalam bidang hukum perkawinan, perubahan sosial melahirkan berbagai persoalan baru
seperti batas usia perkawinan, perjanjian perkawinan, hak dan kewajiban suami-istri,
hingga perlindungan terhadap perempuan dan anak. Persoalan-persoalan tersebut
menuntut formulasi hukum yang tidak hanya normatif, tetapi juga responsif terhadap
realitas sosial.

Penggunaan qawa’id fighiyyah dalam menyikapi kasus-kasus aktual di bidang
politik siyasah dan hukum perkawinan menjadi sangat relevan karena kaidah-kaidah
tersebut menekankan prinsip kemaslahatan, pencegahan kemudaratan, dan keadilan.
Kaidah-kaidah seperti al-maslahah al-‘ammah, dar’u al-mafasid muqaddam ‘ala jalb al-
masalih, dan al-‘adah muhakkamah sering dijadikan landasan dalam perumusan
kebijakan dan penetapan hukum yang berorientasi pada kepentingan publik. Namun
demikian, penggunaan qawa‘id fighiyyah dalam praktik hukum kontemporer masih
memerlukan kajian kritis agar penerapannya tidak bersifat subjektif dan tetap berada
dalam koridor magqgasid al-syari‘ah. Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini
bertujuan untuk melakukan survei terhadap penggunaan qawa’id fighiyyah dalam
penyelesaian kasus-kasus aktual di bidang politik siyasah dan hukum perkawinan pada
era kontemporer. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam
memperkuat pemahaman tentang peran strategis qawa‘id fighiyyah sebagai instrumen
metodologis dalam pengembangan hukum Islam yang kontekstual, responsif, dan
berorientasi pada kemaslahatan umat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini
berfokus pada analisis konseptual, normatif, dan metodologis terhadap penggunaan
qawa’id fighiyyah dalam penyelesaian kasus-kasus aktual di bidang politik siyasah dan
hukum perkawinan pada era kontemporer. Melalui pendekatan ini, peneliti berupaya
memahami secara mendalam pola pemikiran, argumentasi hukum, serta kecenderungan
penggunaan kaidah-kaidah fikih oleh para ulama, akademisi, dan lembaga hukum Islam.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber
sekunder. Sumber primer meliputi kitab-kitab usul al-figh dan qawa’id fighiyyah klasik
maupun kontemporer, seperti karya al-Ghazali, al-Suyuti, Ibn Nujaym, Wahbah al-
Zuhayli, dan ulama lain yang membahas teori dan penerapan qawa‘id fighiyyah. Selain
itu, sumber primer juga mencakup regulasi dan putusan-putusan hukum Islam
kontemporer, seperti fatwa lembaga keagamaan, kompilasi hukum Islam, serta kebijakan
publik yang relevan dengan politik siyasah dan hukum perkawinan. Sumber sekunder

4876



berupa artikel jurnal ilmiah, buku, hasil penelitian terdahulu, dan dokumen akademik
lain yang membahas penerapan kaidah fikih dalam konteks hukum Islam kontemporer.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu dengan
menelusuri, mengkaji, dan mengklasifikasi berbagai literatur yang relevan dengan fokus
penelitian. Data yang terkumpul kemudian dianalisis dengan menggunakan metode
analisis deskriptif-analitis. Analisis ini dilakukan dengan cara mendeskripsikan konsep
dan karakteristik qawa’'id fighiyyah, mengidentifikasi bentuk-bentuk penggunaannya
dalam kasus politik siyasah dan hukum perkawinan, serta menganalisis kesesuaiannya
dengan prinsip maqasid al-syari’ah. Dalam rangka memperkuat validitas analisis,
penelitian ini juga menggunakan pendekatan normatif-yuridis, yaitu dengan menelaah
kaidah fikih sebagai norma hukum Islam serta mengkaji implementasinya dalam praktik
hukum dan kebijakan kontemporer. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk
menilai sejauh mana penggunaan qawa’id fighiyyah berkontribusi terhadap
pengembangan hukum Islam yang kontekstual, responsif, dan berorientasi pada
kemaslahatan umat.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Qawa‘id Fighiyyah dalam Penyelesaian Kasus Aktual Bidang Siyasah

Dalam bidang siyasah (politik dan ketatanegaraan), qawa’'id fighiyyah memiliki
peran strategis sebagai perangkat metodologis untuk menilai dan menetapkan kebijakan
publik yang selaras dengan prinsip-prinsip syariah. Kaidah-kaidah fikih berfungsi
sebagai jembatan antara teks normatif syariat dan realitas sosial-politik yang terus
berkembang, sehingga hukum Islam tetap kontekstual, responsif, dan berorientasi pada
kemaslahatan umum. (Al-Munawwar, 1998)

1. Qawa’id Fighiyyah dalam Persoalan Pemilihan Umum

Persoalan pemilihan umum, seperti fenomena golongan putih (golput) dan
pilihan “kotak kosong” dalam pemilu calon tunggal, merupakan isu kontemporer yang
memerlukan analisis hukum Islam berbasis qawa’id fighiyyah. Dalam konteks ini,
kaidah-kaidah fikih digunakan wuntuk menimbang antara kemaslahatan dan
kemudaratan yang mungkin timbul dari partisipasi politik masyarakat.

Beberapa kaidah fikih yang relevan antara lain:

Fladl s e anie auliall ¢

(Mencegah kerusakan lebih didahulukan daripada menarik kemaslahatan)

Kaidah ini menegaskan bahwa apabila tidak memilih berpotensi melahirkan
kerusakan yang lebih besar—seperti terpilihnya pemimpin yang zalim—maka
berpartisipasi dalam pemilu menjadi pilihan yang lebih utama.

ol s sed Yl 3 Y L
(Sesuatu yang tanpanya kewajiban tidak dapat terlaksana, maka ia menjadi wajib)

Apabila partisipasi dalam pemilu merupakan sarana untuk menegakkan keadilan
dan mencegah kezaliman, maka memilih dapat beralih status menjadi kewajiban.

Loghdl QISE 5L |y uin Lagabae | o 5 ) (liauda (i jlas 13)
(Jika dua kemudaratan bertentangan, maka dipilih yang lebih ringan
mudaratnya)

Kaidah ini relevan ketika seluruh kandidat dinilai tidak ideal, sehingga memilih
calon dengan dampak mudarat paling kecil menjadi opsi yang dibenarkan secara
syariah. Berdasarkan kaidah-kaidah tersebut, ulama berbeda pendapat mengenai hukum
golput. Sebagian berpendapat bahwa memilih adalah wajib demi menegakkan amar
ma’ruf nahi munkar, sehingga golput dinilai haram. Sementara itu, sebagian ulama lain

4877



memandang golput sebagai mubah apabila tidak terdapat calon yang layak atau pemilu
tidak memberikan dampak signifikan terhadap kemaslahatan umat.

Fenomena “kotak kosong” juga dapat dianalisis melalui qawa‘id fighiyyah, antara
lain:

Ji53 550

(Bahaya harus dihilangkan)

Kaidah ini dapat dijadikan dasar bahwa memilih kotak kosong merupakan upaya
menghindari kemudaratan yang lebih besar apabila calon tunggal dinilai tidak amanah
atau berpotensi merusak tatanan sosial. ]

Sl O ¥ il

(Keyakinan tidak hilang karena keraguan)

Kaidah ini menguatkan sikap pemilih yang secara yakin menilai tidak adanya
calon yang memenuhi kriteria kepemimpinan ideal, sehingga memilih kotak kosong atau
tidak memilih dipahami sebagai keputusan berbasis prinsip, bukan sikap apatis. Dalam
perspektif maqasid al-siyasah, pemilihan pemimpin bertujuan untuk menegakkan
keadilan dan menjaga kemaslahatan umat. Oleh karena itu, jika calon tunggal memenuhi
kriteria kepemimpinan yang adil dan amanah, maka memilihnya menjadi keharusan.
Sebaliknya, jika calon tersebut tidak layak, maka memilih kotak kosong dapat dipandang
sebagai bentuk kontrol moral terhadap kekuasaan, selama tidak menimbulkan
kerusakan yang lebih besar. (Muhayar et al., 2025)

2. Qawa’id Fighiyyah dalam Persoalan Ketatanegaraan

Selain pemilu, gqawa’id fighiyyah juga relevan dalam berbagai persoalan
ketatanegaraan, terutama terkait kewenangan pemerintah dan kebijakan publik.

a. Otoritas Pemerintah dalam Penanganan Krisis

Dalam kondisi darurat seperti pandemi, bencana alam, atau konflik sosial,
pemerintah memiliki kewenangan untuk mengambil kebijakan luar biasa demi menjaga
keselamatan umum. (Hasyim, 2024) Selain itu, kebijakan pemerintah harus selalu
berorientasi pada kemaslahatan umum, sebagaimana kaidah:

(Kebijakan pemimpin terhadap rakyat bergantung pada kemaslahatan)

Kaidah ini menegaskan bahwa seluruh tindakan penguasa harus ditujukan untuk
kepentingan rakyat, bukan kepentingan pribadi atau kelompok tertentu.

b. Pemberian Instruksi dan Kebijakan Publik

Dalam memberikan perintah kepada masyarakat, pemerintah wajib mengarahkan
pada kebaikan dan mencegah keburukan, sesuai dengan prinsip:

Prinsip ini tercermin dalam kebijakan pemberantasan korupsi, penegakan hukum,
serta pembangunan sektor pendidikan dan kesehatan sebagai bentuk tanggung jawab
moral dan sosial negara.

c. Pengakuan terhadap Hukum Adat
Dalam konteks negara plural seperti Indonesia, hukum adat diakui sebagai living
law. Hal ini sejalan dengan kaidah fikih:
dalaa 3alal)
(Kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum)
Kaidah ini membuka ruang bagi pengakuan terhadap adat dan kebiasaan lokal
selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Oleh karena itu, kebijakan

4878



negara yang mengakomodasi nilai-nilai adat dalam pengelolaan sosial dan ekonomi
dapat dibenarkan secara syariah.

Qawaid Fighiyah dalam Penyelesaian Kasus Aktual Hukum Perkawinan Era
Kontemporer

Dalam konteks hukum perkawinan kontemporer, gawaid fighiyah memainkan
peran strategis sebagai instrumen metodologis untuk menjembatani antara norma fikih
klasik dan realitas sosial modern. (Asmuni & Firman, 2022) Kompleksitas persoalan
keluarga—mulai dari status harta bersama, perceraian, perlindungan anak, hingga
intervensi negara dalam urusan privat —menuntut pendekatan hukum yang tidak hanya
tekstual, tetapi juga kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan. Penerapan kaidah-
kaidah fikih memungkinkan hukum Islam tetap adaptif tanpa kehilangan prinsip
dasarnya.

1. Kaidah al-*Adah Muhakkamah

Kaidah al-‘adah muhakkamah menegaskan bahwa kebiasaan atau adat yang
hidup dan berkembang di masyarakat dapat dijadikan dasar hukum sepanjang tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Kaidah ini memberikan legitimasi syar‘i
terhadap praktik-praktik sosial yang tidak secara eksplisit diatur dalam fikih klasik,
namun memiliki urgensi dalam kehidupan masyarakat modern. Salah satu contoh
penerapannya adalah konsep harta bersama (gono-gini) dalam perkawinan. Dalam
literatur fikih klasik, harta bersama tidak dikenal secara eksplisit karena asumsi ekonomi
rumah tangga bersifat patriarkal. Namun, dalam konteks masyarakat Indonesia, suami
dan istri dipandang sebagai mitra dalam membangun ekonomi keluarga. Oleh karena
itu, hukum positif Indonesia mengakui harta bersama berdasarkan adat (‘urf) yang
berkembang di masyarakat, sejalan dengan kaidah al-‘adah muhakkamah. (Desmuliati
et al., 2025) Selain itu, kaidah ini juga digunakan dalam penentuan mahar mitsil, yakni
mahar yang sepadan dalam kasus sengketa perkawinan. Penetapan mahar sering kali
merujuk pada kebiasaan keluarga, status sosial, dan standar mahar yang berlaku di
daerah tertentu, sehingga keputusan hukum tetap relevan dan berkeadilan secara sosial.

2. Kaidah al-Masyaqqah Tajlibu al-Taysir

Kaidah ini menegaskan bahwa kesulitan yang berlebihan dalam penerapan
hukum meniscayakan adanya kemudahan. Prinsip ini menjadi dasar penting dalam
hukum keluarga Islam, terutama ketika penerapan hukum secara formalistik berpotensi
menimbulkan ketidakadilan atau penderitaan. Dalam kasus perceraian karena uzur,
seperti suami yang hilang tanpa kabar (mafqud) atau menderita penyakit menular
berbahaya, hakim dapat mempermudah proses fasakh demi melindungi hak dan
keselamatan istri. (Muthalib, 2023) Meskipun terdapat kendala administratif atau
pembuktian, prinsip kemudahan tetap diutamakan untuk menghindari penderitaan
berkepanjangan. Contoh lain adalah praktik isbat nikah. Bagi pasangan yang menikah
secara siri dan menghadapi kesulitan administratif, terutama terkait hak anak seperti
akta kelahiran dan pendidikan, pengadilan memberikan kemudahan melalui isbat nikah.
Langkah ini merupakan implementasi kaidah al-masyaqqah tajlibu al-taysir demi
menjaga kemaslahatan anak sebagai pihak yang paling rentan.

4879



3. Kaidah al-Darar Yuzal

Kaidah ini merupakan salah satu kaidah fundamental dalam hukum Islam yang
menegaskan bahwa setiap bentuk kemudaratan harus dihilangkan. Dalam hukum
perkawinan kontemporer, kaidah ini banyak digunakan sebagai dasar perlindungan
terhadap anggota keluarga yang mengalami kekerasan atau ketidakadilan. Dalam kasus
Kekerasan Dalam Rumah Tangga (KDRT), kaidah al-darar yuzal menjadi landasan kuat
bagi istri untuk mengajukan gugatan cerai, baik melalui khulu’ maupun fasakh.
Kekerasan fisik dan psikis dipandang sebagai kemudaratan nyata yang tidak dapat
ditoleransi, sehingga pemutusan ikatan perkawinan dianggap sebagai upaya
menghilangkan bahaya yang lebih besar. (Ulfa & Ardli, 2025) Kaidah ini juga melandasi
pembatasan praktik poligami dalam hukum positif. Persyaratan ketat seperti izin
pengadilan, persetujuan istri, dan jaminan nafkah bertujuan untuk mencegah
kemudaratan terhadap istri dan anak-anak, meskipun poligami secara normatif
dibolehkan dalam Islam.

4. Kaidah Tasharruf al-Imam ‘ala al-Ra‘iyyah Manuthun bi al-Maslahah

Kaidah ini menegaskan bahwa setiap kebijakan pemerintah terhadap rakyat harus
didasarkan pada kemaslahatan umum. Dalam konteks hukum perkawinan, kaidah ini
memberikan legitimasi bagi negara untuk mengatur urusan privat warga negara demi
perlindungan hak dan ketertiban sosial. (Idrus, 2021) Contohnya adalah kewajiban
pencatatan perkawinan. Meskipun secara agama nikah siri dinilai sah, negara
mewajibkan pencatatan demi melindungi hak-hak hukum istri dan anak, seperti nafkah,
warisan, dan perlindungan hukum lainnya. Kewajiban ini tidak dimaksudkan untuk
menafikan syariat, melainkan untuk menjamin kemaslahatan yang lebih luas. Selain itu,
penetapan batas usia minimal perkawinan menjadi 19 tahun di Indonesia juga
merupakan implementasi kaidah ini. Kebijakan tersebut bertujuan menjaga kesehatan
reproduksi, kesiapan mental, serta menekan angka perceraian dan perkawinan anak
yang berdampak negatif secara sosial.

5. Kaidah al-Yaqin La Yuzalu bi al-Shakk

Kaidah ini menyatakan bahwa sesuatu yang telah diyakini tidak dapat
digugurkan hanya dengan keraguan. Dalam hukum perkawinan dan keluarga, prinsip
ini sangat penting untuk menjaga stabilitas status hukum dan perlindungan hak. Dalam
kasus status anak dan tes DNA, apabila seorang anak lahir dalam ikatan perkawinan
yang sah, maka statusnya sebagai anak sah bersifat yakin dan tidak dapat digugurkan
hanya berdasarkan tuduhan atau kecurigaan. Keraguan baru dapat mempengaruhi
status hukum jika didukung oleh bukti kuat dan putusan pengadilan yang berkekuatan
hukum tetap. Kaidah ini juga diterapkan dalam gugatan nafkah terhutang. Apabila telah
terbukti adanya kewajiban nafkah yang tidak dipenuhi, maka keraguan suami mengenai
kemampuan finansialnya di masa lalu tidak serta merta menggugurkan kewajiban
tersebut, kecuali dapat dibuktikan adanya kondisi ketidakmampuan yang nyata.

KESIMPULAN
Istihsan dan maslahah mursalah memiliki kontribusi yang signifikan dalam
pengembangan hukum Islam yang kontekstual dan responsif terhadap dinamika
masyarakat. Kedua prinsip ini berfungsi sebagai instrumen ijtihad yang memungkinkan
hukum Islam tidak terjebak pada pendekatan tekstual semata, tetapi mampu

4880



mempertimbangkan tujuan syariat dan realitas sosial yang terus berubah. Istihsan
memberikan ruang untuk memilih solusi hukum yang paling adil dan maslahat dengan
menyimpang dari kaidah umum apabila diperlukan, sedangkan maslahah mursalah
menjadi dasar penetapan hukum yang berorientasi pada kemanfaatan umum tanpa
bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Selain istihsan dan maslahah mursalah,
prinsip-prinsip pendukung seperti “urf, istishab, Mazhab Sahabi, dan Sadd al-Zari'ah
turut memperkaya metodologi ijtihad dalam hukum Islam. ‘Urf berperan dalam
mengakomodasi praktik sosial yang berkembang, istishab menjaga kesinambungan
hukum, Mazhab Sahabi memberikan legitimasi historis dan epistemologis, sementara
Sadd al-Zari'ah berfungsi sebagai mekanisme preventif untuk mencegah terjadinya
mafsadah. Keseluruhan prinsip ini menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam
merespons persoalan-persoalan kontemporer tanpa melepaskan diri dari kerangka
normatif syariat. Dengan demikian, penguatan dan pemanfaatan istihsan dan maslahah
mursalah, beserta prinsip-prinsip ijtihad lainnya, menjadi kunci dalam membangun
hukum Islam yang adaptif, berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.
Pendekatan ini menegaskan bahwa hukum Islam bukanlah sistem hukum yang statis,
melainkan sistem normatif yang dinamis dan relevan sepanjang zaman, selama
diterapkan secara metodologis, proporsional, dan bertanggung jawab.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Munawwar, S. A. H. (1998). ALQAW’ID AL-FIQHIYYAH DALAM PERSPEKTIF
HUKUM ISLAM. Al-Jami’ah  Journal of Islamic Studies, 62(12), 95-114.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.14421/ ajis.1998.3662.95-114

Asmuni, A., & Firman, A. (2022). Analisis Politik Hukum Islam Berbasis Maqoshid
Syari’Ah (Studi Terhadap Konsep Anak Sah Dalam Undang-Undang Nomor 1
Tahun 1974 Tentang Perkawinan). Jurnal Hukum &Pembangunan, 52(3), 736-755.
https:/ /doi.org/10.21143 /jhp.vol52.n03.3372

Desmuliati, M., Ramadhan, M. F., Afriyandi, M., Ridwan, M., Nur, S., & Hidayanti, S.
(2025). Kajian tentang Penerapan Kaidah Fighiyyah al-’Adatu Muhakkamah dalam
Berbagai Aspek Kehidupan. Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin., 5(1), 92-101.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.58707 /jipm.v5i1.1149.

Hasyim, S. (2024). Prioritizing Life over Religion in Indonesia’s Covid-19 Fatwas: The
Fatwas of NU, Muhammadiyah, and MUL Studia Islamika, 30(3), 407-438.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.36712/sdi.v30i3.32732

Idrus, A. M. (2021). KEBIJAKAN PEMIMPIN NEGARA DALAM PERSPEKTIF KAIDAH
FIKIH: Tasarruf Al-Imam Manutun. Al-Daulah: Jurnal Hukum Pidana Dan
Ketatanegaraan, 10(2), 123-137.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.24252 /ad.v1i1.26278

Masruchi, Z. A. (2023). HUKUM ISLAM : MASLAHAH MURSALAH BERDASARKAN.
Moderasi : Journal of Islamic Studies, 3(1), 102-116.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.54471 / moderasi.v3il.44

Muhayar, M., Uswatun, S., & Munawar, S. (2025). Kewajiban Sosial dalam Pemilu (Studi
Hukum Islam Terhadap Mencoblos Semua Paslon Dalam Kerangka “Mashalih
Mursalah”). Tasyri” Journal of Islamic Law, 4(1), 359-391.

Muthalib, S. A. (2023). Fasakh Nikah Due to Disease in the Islamic Family Law of Perak
Malaysia. JURNAL EL-HADHANAH: INDONESIAN JOURNAL OF FAMILY LAW
AND ISLAMIC LAWY, 3(1), 54-76.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.22373 /hadhanah.v3il1.2614

4881



Ulfa, H. M., & Ardli, M. N. (2025). PERAN KAIDAH FIQHIYAH “ J\3 L, »all “ PADA
KASUS KEKERASAN DALAM RUMAH TANGGA. Makkah: Journal Of Islamic
Studies, 1(1), 39-47.

4882



