// PEMA
Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62

PEMA — pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

AP KN T G DT

Interaksi Sosial Berbasis Akhlak Islami di Sekolah

Miftahul Jannah!, Ira Suryani?
L2Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: miftahul0331243030@uinsu.ac.id!, irasuryani@Quinsu.ac.id?

Corresponding Author: Ira Suryani

Abstrak

Interaksi sosial di sekolah memiliki peranan penting dalam membentuk karakter siswa. Salah satu
pendekatan yang dapat diterapkan untuk membangun interaksi sosial yang positif adalah melalui
pembiasaan akhlak Islami. Artikel ini membahas tentang pentingnya interaksi sosial berbasis akhlak
Islami di sekolah, serta bagaimana nilai-nilai Islam dapat diterapkan untuk menciptakan lingkungan
sosial yang harmonis dan saling mendukung antara siswa, guru, dan pihak sekolah lainnya. Penelitian
ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur dan observasi untuk
mengidentifikasi praktik interaksi sosial berbasis akhlak Islami yang diterapkan di beberapa sekolah.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial tidak hanya
memperkuat hubungan antar individu di sekolah, tetapi juga membantu dalam pembentukan karakter
siswa yang berakhlak mulia, serta menciptakan lingkungan belajar yang kondusif. Oleh karena itu,
penting bagi sekolah untuk mengintegrasikan akhlak Islami dalam kegiatan sehari-hari sebagai dasar
dalam membangun interaksi sosial yang baik di kalangan siswa.

Kata Kunci: Interaksi Sosial, Karakter Siswa, Pendidikan Islam.

Abstract

Social interaction in schools plays an important role in shaping students' character. One approach that can be
applied to build positive social interaction is through the habituation of Islamic morals. This article discusses the
importance of social interaction based on Islamic morals in schools, as well as how Islamic values can be applied
to create a harmonious and mutually supportive social environment between students, teachers, and other school
parties. This study uses a qualitative approach with literature study and observation methods to identify the
practice of social interaction based on Islamic morals applied in several schools. The results of the study indicate
that the application of Islamic morals in social interaction not only strengthens relationships between individuals
in schools, but also helps in the formation of students' characters with noble morals, as well as creating a conducive
learning environment. Therefore, it is important for schools to integrate Islamic morals in daily activities as a basis
for building good social interactions among students.

Keywords: Social interaction, Student Character, Islamic education.

PENDAHULUAN

Interaksi sosial di sekolah merupakan salah satu aspek penting yang
memengaruhi perkembangan karakter siswa. Melalui interaksi sosial, siswa belajar
untuk berkomunikasi, bekerja sama, dan mengembangkan sikap sosial yang baik
dalam kehidupan sehari-hari. Namun, tidak semua interaksi sosial di sekolah berjalan
dengan baik dan positif. Berbagai konflik dan masalah sosial sering kali muncul antara
siswa, guru, dan pihak sekolah lainnya. Oleh karena itu, penting bagi sekolah untuk
menciptakan suatu lingkungan yang mendukung interaksi sosial yang positif dan

produktif, salah satunya dengan menerapkan akhlak Islami dalam kehidupan sehari-
hari di sekolah (Suryani 2016, p. 45-47)

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
mailto:miftahul0331243030@uinsu.ac.id1,
mailto:irasuryani@uinsu.ac.id

// PEMA
Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

Akhlak Islami, yang berlandaskan pada ajaran Islam, memberikan pedoman
yang jelas tentang bagaimana seharusnya seorang individu berinteraksi dengan orang
lain. Dalam perspektif Islam, akhlak mencakup nilai-nilai seperti kejujuran, saling
menghormati, empati, dan tolong-menolong. Nilai-nilai ini tidak hanya diajarkan
melalui teori, tetapi juga harus diterapkan dalam praktik kehidupan sehari-hari,
termasuk dalam interaksi sosial di sekolah. Dengan menerapkan akhlak Islami,
sekolah dapat menciptakan iklim yang harmonis dan mendukung terbentuknya
karakter siswa yang baik.

Di sekolah, interaksi sosial tidak hanya terjadi antar siswa, tetapi juga antara
siswa dengan guru, staf sekolah, dan bahkan orang tua siswa. Hal ini menjadikan
sekolah sebagai komunitas sosial yang kompleks, di mana setiap individu memiliki
peran penting dalam menciptakan lingkungan yang saling mendukung. Salah satu
cara untuk mencapainya adalah dengan mengedepankan akhlak Islami dalam setiap
aspek kehidupan di sekolah. Dengan cara ini, diharapkan nilai-nilai moral yang
terkandung dalam ajaran Islam dapat menjadi landasan dalam berinteraksi dan
mengatasi berbagai perbedaan yang muncul di lingkungan sekolah.

Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah akan memberikan
dampak positif terhadap hubungan antar individu. Siswa yang dilatih untuk
berinteraksi dengan akhlak yang baik akan memiliki kemampuan sosial yang lebih
baik pula. Mereka akan belajar untuk menghargai perbedaan, bekerja sama, dan
menyelesaikan konflik dengan cara yang lebih bijaksana dan sesuai dengan nilai-nilai
agama. Hal ini akan berdampak pada terciptanya suasana sekolah yang lebih
kondusif, di mana siswa merasa aman dan nyaman dalam proses belajar mengajar.

Namun, penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah bukanlah
hal yang mudah. Diperlukan komitmen dan kerja sama yang baik antara semua pihak
di sekolah, mulai dari guru, staf sekolah, hingga siswa itu sendiri. Guru memiliki
peran yang sangat penting dalam menanamkan nilai-nilai akhlak Islami kepada siswa,
baik melalui pembelajaran di kelas maupun melalui keteladanan dalam kehidupan
sehari-hari. Selain itu, sekolah juga perlu menciptakan berbagai program dan kegiatan
yang mendukung pengembangan karakter siswa, seperti program pembiasaan akhlak
Islami, seminar, dan pelatihan.

Pentingnya interaksi sosial berbasis akhlak Islami di sekolah juga berkaitan erat
dengan upaya untuk membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara akademik,
tetapi juga memiliki karakter yang mulia. Pendidikan yang berbasis akhlak Islami
tidak hanya mengajarkan siswa untuk memahami teori, tetapi juga melatih mereka
untuk berperilaku baik dalam setiap aspek kehidupan. Dengan demikian, sekolah
menjadi tempat yang tidak hanya fokus pada pencapaian akademik, tetapi juga pada
pembentukan karakter siswa yang dapat bermanfaat bagi masyarakat (Mulyana 2017,
p. 121-124).

Dalam konteks pendidikan di Indonesia, penerapan akhlak Islami dalam
interaksi sosial di sekolah sangat relevan dengan upaya untuk menciptakan generasi
yang berakhlak mulia dan berkualitas. Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan
nasional yang mencakup pembentukan karakter dan kepribadian yang baik pada
siswa. Oleh karena itu, penting untuk melakukan kajian lebih lanjut mengenai
bagaimana penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah dapat

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

berkontribusi pada pembentukan karakter siswa dan menciptakan lingkungan belajar
yang positif.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan dua pendekatan, yaitu pendekatan fenomenologis
dan studi kepustakaan (library research), untuk menggali pemahaman yang
mendalam tentang interaksi sosial berbasis akhlak Islami di sekolah. Pendekatan
fenomenologis digunakan untuk memahami pengalaman subjektif siswa dan guru
dalam mengimplementasikan nilai-nilai akhlak Islami dalam interaksi sosial di
sekolah. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi makna yang
diberikan oleh individu terhadap pengalaman mereka dalam berinteraksi dengan
orang lain di lingkungan sekolah, serta bagaimana pandangan mereka tentang akhlak
Islami memengaruhi pola interaksi tersebut (J. W 2013, p. 76-78).

Penelitian fenomenologi mencoba menjelaskan atau mengungkap makna
konsep atau fenomena pengalaman yang didasari oleh kesadaran yang terjadi pada
beberapa individu. Penelitian fenomenologi dilakukan dalam situasi yang alami,
sehingga tidak ada batasan dalam memaknai atau memahami fenomena yang dikaji
(Murdiyanto 2010, p. 29). Selain itu, pendekatan studi kepustakaan digunakan untuk
mendalami konsep-konsep teori yang berkaitan dengan akhlak Islami, pendidikan
karakter, dan interaksi sosial dalam konteks pendidikan. Dengan menggunakan
sumber literatur yang relevan, seperti buku, artikel jurnal, dan laporan penelitian,
peneliti dapat mengumpulkan data sekunder yang berkaitan dengan topik ini.
Literatur yang dikaji akan mencakup berbagai sumber yang membahas pengaruh
akhlak Islami terhadap pembentukan karakter siswa dan hubungan sosial di sekolah.
Analisis literatur ini memberikan pemahaman teoretis yang mendalam dan dapat
melengkapi hasil penelitian fenomenologis yang fokus pada pengalaman individu di
lapangan (Mulyana 2017, p. 121-124).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Defenisi Interaksi Sosial

Interaksi sosial merupakan hubungan sosial timbal balik yang dinamis, yang
menyangkut hubungan antara orang-orang secara perorangan, antara
kelompokkelompok manusia, ataupun antara orang dengan kelompok manusia
(Soekanto 2012, p. 55). Interaksi sosial dapat diartikan sebagai hubunganhubungan
sosial yang dinamis. Hubungan sosial yang dimaksud dapat berupa hubungan antara
individu yang satu dengan individu lainnya, antara kelompok yang satu dengan
kelompok lainnya, maupun antara kelompok dengan individu (Anwar and Adang
2013, p. 194). Sedangkan menurut W.A. Gerungan dalam Soetarno merumuskan
interaksi sosial sebagai suatu hubungan antara dua manusia atau lebih, dimana
kelakuan individu yang satu mempengaruhi yang lain atau sebaliknya (Soetarno 2009,
p. 94).

Dari pendapat di atas, dapat disimpulkan bahwa interkasi sosial merupakan
hubungan timbal balik antara dua orang individu atau lebih yang mana individu
tersebut akan mempengaruhi individu lain dengan tujuan untuk penyesuaian diri.
Syarat terjadinya interaksi sosial adalah sebagai berikut: Interaksi sosial merupakan

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

hubungan antar individu. Interaksi sosial baru akan terjadi jika telah melakukan
kontak sosial dan komunikasi. Hal ini sesuai dengan pendapat Burhan Bungin yaitu
“syarat terjadinya interaksi sosial adalah adanya kontak sosial dan adanya
komunikasi” (Bungin 2008, p. 55).

1. Kontak Sosial

Interaksi sosial akan diawali dengan kontak sosial. Hal ini sesuai dengan
pendapat Herimanto dan Winarno yang menyatakan: kontak sosial merupakan
awal terjadinya interaksi sosial (Herimanto dan Winarno 2008, p. 52). Pengertian
yang senada dinyatakan Burhan Bungin kontak sosial adalah hubungan antara satu
orang dengan orang lain dan masing-masing pihak saling bereaksi antara satu
dengan yang lain. Jadi dapat disimpulkan kalau kontak sosial merupakan suatu
hubungan antara seorang individu dengan individu lain atau kelompok lain yang
menimbulkan interaksi diantara mereka

2. Komunikasi

Komunikasi sangat penting dalam hubungan antar manusia. Komunikasi
merupakan faktor penentu dalam pembentukan interaksi sosial. Tanpa komunikasi
interaksi sosial belum bisa terjadi. Dengan komunikasi yang bagus seseorang akan
dapat dengan mudah menyampaikan maksudnya dalam berinteraksi. Komunikasi
merupakan pertukaran pesan baik verbal maupun non-verbal antara si pengirim
dan penerima pesan untuk mengubah tingkah laku.

Adapun faktor yang mempengaruhi Interaksi Sosial adalah sebagai berikut:
Menurut Bimo Walgito ada beberapa faktor yang mendasari perilaku dalam interaksi
sosial, yaitu: (Walgito 1999, p. 66-73) pertama, imitasi. Imitasi merupakan dorongan
untuk meniru orang lain. Menurut Terde dalam Bimo Walgito faktor imitasi ini
merupakan satu-satunya faktor yang mendasari atau melandasi interaksi sosial.
Kedua, sugesti. Sugesti ialah pengaruh psikis, baik yang datang dari diri sendiri,
maupun datang dari orang lain, yang pada umumnya diterima tanpa adanya kritik
dari individu yang bersangkutan.

Ketiga, identifikasi. Faktor lain yang memegang peranan dalam interaksi sosial
ialah identifikasi. Identifikasi merupakan dorongan untuk menjadi identik (sama)
dengan orang lain. Keempat, simpati. Selain faktor-faktor tersebut di atas, faktor
simpati juga memegang peranan dalam interaksi sosial. Simpati merupakan perasaan
rasa tertarik kepada orang lain.

Akhlak Islami sebagai Landasan Etika dalam Interaksi Sosial

Secara etimologis, menurut Endang Syaifuddin Anshari, etika berarti
perbuatan, dan ada sangkut pautnya dengan kata-kata Khuliq( pencipta) dan
Makhluq (yang diciptakan). Akan tetapi, ditemukan juga pengertian etika berasal dari
katajamak dalam bahasa Arab “Akhlaq”. Kata Mufradnya adalah khulqu, yang berarti:
sajiyyah: perangai, mur’iiah: budi, thab’in: tabiat, dan adab: adab (kesopanan) (Alfan
2011, p. 20-21).

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

Etika pada umumnya diidentikkan dengan moral (moralitas). Meskipun sama
terkait dengan baik-buruk tindakan manusia, etika dan moral memiliki perbedaan
pengertian. Secara singkat, jika moral lebih cenderung pada pengertian “nilai baik dan
huruk dari setiap perbuatan manusia, etika mempelajari tentang baik dan buruk”.
Jadi,bisa dikatakan, etika berfungsi sebagai teori dan perbuatan baik dan buruk( ethics
atau ‘ilm al-akhlaq) dan moral (akklaq) adalah praktiknya.

Pemakaian istilah etika disamakan dengan akhlak, adapun persamaannya
terletak pada objeknya, yaitu keduanya sama-sama membahas baik buruknya tingkah
laku manusia. Segi perbedaannya etika menentukan baik buruknya manusia dengan
tolak ukur akal pikiran. Sedangkan akhlak dengan menetukannya dengan tolak ukur
ajaran agama (al-Quran dan al-Sunnah).

Akhlak Islami adalah seperangkat nilai moral dan etika yang terkandung
dalam ajaran Islam, yang menjadi pedoman dalam segala aspek kehidupan, termasuk
dalam berinteraksi sosial. Dalam interaksi sosial, akhlak Islami mengajarkan
pentingnya menjaga hubungan yang harmonis, penuh kasih sayang, dan saling
menghormati antar individu. Salah satu ajaran utama Islam adalah untuk selalu
berbuat baik kepada sesama, sebagaimana yang diungkapkan dalam Surah Al-
Hujurat ayat 13 yang menyatakan bahwa manusia diciptakan berbeda-beda untuk
saling mengenal dan bekerja sama dalam kebaikan. Oleh karena itu, akhlak Islami
menjadi landasan yang kuat dalam membangun hubungan sosial yang positif dan
penuh kedamaian di dalam masyarakat, khususnya di lingkungan pendidikan seperti
sekolah (Abdurrahman 2012, p. 58)

Akhlak islam dapat dikatakan sebagai aklak yang islami adalah akhlak yang
bersumber pada ajaran Allah dan Rasulullah. Akhlak islami ini merupakan amal
perbuatan yang sifatnya terbuka sehingga dapat menjadi indikator seseorang apakah
seorang muslim yang baik atau buruk. Akhlak ini merupakan buah dari akidah dan
syariah yang benar. Secara mendasar, akhlak ini erat kaitannya dengan kejadian
manusia yaitu khalig ( pencipta ) dan makhluq ( yang diciptakan ). Rasulullah diutus
untuk menyempurnakan akhlak manusia yaitu untuk memperbaiki hubungan
makhlug ( manusia ) dengan khaliq ( Allah Ta’ala ) dan hubungan baik antara makhlug
dengan makhluq.(Habibah 2015, p. 74).

Kata “menyempurnakan” berarti akhlak itu bertingkat, sehingga perlu
disempurnakan. Hal ini menunjukan bahwa akhlak bermacam-macam, dari akhlak
sangat buruk, buruk, sedang, baik, baik sekali hingga sempurna. Rasulullah sebelum
bertugas menyempurnakan akhlak, beliau sendiri sudah berakhlak sempurna. Sesuai
firman Allah Swt dalam Surah Al-Qalam [68]: 4:

Artinya: “Dan sesungquhnya engkau (Muhammad) benar-benar berbudi pekerti yang agung”

Dalam ayat diatas, Allah Swt. sudah menegaskan bahwa Nabi Muahammad
Saw. mempunyai akhlak yang agung. Hal ini menjadi syarat pokok bagi siapa pun
yang bertugas untuk memperbaiki akhlak orang lain. Logikanya, tidak mungkin bisa
memperbaiki akhlak orang lain kecuali dirinya sendiri sudah baik akhlaknya. Karena

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

akhlak yang sempurna itu, Rasulullah Saw patut dijadikan uswah al-hasanah (teladan
yang baik). Firman Allah Swt dalam surah Al-Ahzab [33]: 21.

Artinya: “Sesungguhya pribadi Rasulullah merupakan teladan yang baik untuk kamu dan
untuk orang yang mengharapkan menemui Allah dan hari akhirat dan mengingat Allah
sebanyak-banyaknya” .

Berdasarkan ayat di atas, orang yang benar-benar ingin bertemu dengan Allah
dan mendapatkan kemenangan di akhirat, maka Rasulullah Saw adalah contoh dan
teladan yang paling baik untuknya. Tampak jelas bahwa akhlak itu memiliki dua
sasaran : Pertama, akhlak dengan Allah. Kedua, akhlak dengan sesama makhluk. Oleh
karena itu, tidak benar kalau masalah akhlak hanya dikaitkan dengan masalah
hubungan antara manusia saja.

Akhlak Islami dalam interaksi sosial juga memiliki peran yang sangat penting
dalam membentuk karakter siswa di sekolah. Karakter yang dibangun berdasarkan
akhlak Islami akan membentuk pribadi siswa yang tidak hanya cerdas secara
akademik, tetapi juga memiliki budi pekerti yang baik. Pendidikan karakter berbasis
akhlak Islami sangat relevan diterapkan di sekolah karena dapat mempengaruhi
perilaku siswa baik di dalam maupun di luar kelas. Misalnya, melalui pendidikan
akhlak, siswa diajarkan untuk menjaga lisan, berlaku adil, dan menjaga hubungan
baik dengan teman-teman, guru, dan orang tua. Nilai-nilai ini menjadi bekal yang
sangat berharga bagi mereka dalam membentuk masyarakat yang lebih baik di masa
depan (Khalil 2015, p. 121).

Penerapan akhlak Islami di sekolah tidak hanya bertujuan untuk
meningkatkan kualitas karakter siswa, tetapi juga untuk menciptakan suasana
pendidikan yang lebih damai dan penuh kasih sayang. Interaksi yang berbasis pada
nilai akhlak Islami dapat mengurangi tindakan bullying, perundungan, atau konflik
di antara siswa, yang sering kali menjadi masalah di lingkungan sekolah. Dengan
menanamkan nilai-nilai Islami sejak dini, diharapkan para siswa dapat
mengembangkan kemampuan untuk bekerja sama, berempati, dan menghargai
perbedaan, yang pada gilirannya dapat membentuk lingkungan sekolah yang
harmonis dan produktif. Oleh karena itu, penerapan akhlak Islami di sekolah menjadi
sangat penting dalam menciptakan interaksi sosial yang lebih bermartabat dan
mendukung proses pembelajaran yang efektif.

Penerapan Akhlak Islami dalam Interaksi Sosial di Sekolah

Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah sangat penting
sebagai dasar untuk membentuk pribadi siswa yang tidak hanya unggul secara
akademik, tetapi juga berbudi pekerti yang baik. Akhlak Islami mencakup berbagai
nilai seperti kejujuran, kesabaran, kasih sayang, toleransi, dan saling menghormati.
Semua nilai ini diterapkan dalam kehidupan sehari-hari siswa di sekolah, sehingga
tercipta suasana yang damai dan mendukung perkembangan karakter yang positif.
Akhlak Islami yang diajarkan di sekolah juga berperan dalam meningkatkan interaksi

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

sosial antara sesama siswa, guru, dan seluruh civitas akademika. Oleh karena itu,
penerapan nilai-nilai akhlak Islami dalam pendidikan sangat diperlukan untuk
membentuk masyarakat yang lebih harmonis (Qaradawi 2016, p. 102).

Akhlak Islami sebagai landasan dalam interaksi sosial di sekolah menekankan
pada pentingnya hubungan yang penuh kasih sayang dan saling menghormati antara
individu. Rasulullah SAW dalam banyak hadisnya mengajarkan bahwa seorang
Muslim harus memperlakukan orang lain dengan baik, bahkan kepada orang yang
tidak seagama sekalipun. Di lingkungan sekolah, prinsip ini diterapkan dengan
mengajarkan siswa untuk menghormati perbedaan, baik perbedaan agama, suku,
maupun pandangan hidup. Dengan demikian, setiap siswa diajarkan untuk dapat
menerima keberagaman dan menjalin hubungan yang harmonis meskipun terdapat
perbedaan di antara mereka (Abdurrahman 2012, p. 58).

Salah satu aspek penting dari akhlak Islami yang diterapkan di sekolah adalah
kejujuran. Dalam ajaran Islam, kejujuran adalah salah satu sifat yang sangat dihargai.
Rasulullah SAW bahkan bersabda, "Jujurlah, karena kejujuran akan membawa kepada
kebaikan, dan kebaikan akan membawa ke surga" (HR. Bukhari). Penerapan kejujuran
di sekolah sangat penting untuk membangun kepercayaan antara siswa dan guru,
serta antara sesama siswa. Siswa yang jujur dalam mengerjakan tugas, ujian, dan
berinteraksi dengan teman-temannya akan menciptakan suasana yang kondusif
untuk belajar dan berkembang. Oleh karena itu, akhlak Islami yang menekankan pada
kejujuran ini menjadi dasar yang kokoh dalam menciptakan hubungan sosial yang
positif di sekolah.

Selain kejujuran, akhlak Islami juga menekankan pentingnya kesabaran dalam
menghadapi berbagai situasi yang tidak selalu menyenangkan. Kesabaran adalah
kunci dalam menjaga keharmonisan dalam interaksi sosial. Dalam konteks sekolah,
kesabaran diperlukan baik oleh siswa, guru, maupun orang tua dalam menghadapi
tantangan yang ada. Misalnya, dalam situasi konflik antar siswa, penerapan akhlak
Islami mengajarkan untuk bersabar dan menyelesaikan masalah dengan cara yang
baik, bukan dengan kekerasan atau kata-kata kasar. Oleh karena itu, dengan adanya
pendidikan akhlak Islami, siswa dapat belajar untuk menghadapi permasalahan
hidup dengan lebih bijaksana dan sabar (Qaradawi 2016, p. 102).

Toleransi juga menjadi bagian dari akhlak Islami yang penting dalam interaksi
sosial di sekolah. Sekolah adalah miniatur masyarakat yang terdiri dari individu-
individu dengan latar belakang yang berbeda-beda. Penerapan nilai toleransi dalam
kehidupan sehari-hari di sekolah akan mengajarkan siswa untuk saling menghargai
dan menerima perbedaan yang ada. Misalnya, toleransi dalam perbedaan agama,
keyakinan, dan kebiasaan. Sekolah yang menerapkan akhlak Islami akan menciptakan
lingkungan yang inklusif, di mana setiap siswa merasa dihargai dan diterima tanpa
memandang latar belakang mereka. Hal ini akan mengurangi potensi konflik dan
menciptakan suasana yang harmonis di sekolah.

Selain itu, akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah juga mengajarkan
siswa untuk saling membantu dan berbagi. Islam sangat menekankan pentingnya
berbagi dengan sesama, terutama kepada mereka yang membutuhkan. Penerapan

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

prinsip ini dalam kehidupan sehari-hari di sekolah dapat dilihat dari sikap siswa yang
saling membantu teman yang kesulitan dalam belajar, membantu membersihkan
lingkungan sekolah, dan peduli terhadap teman-teman yang sedang menghadapi
masalah. Dengan menanamkan nilai berbagi ini, sekolah akan menciptakan
lingkungan yang penuh empati dan rasa solidaritas antar siswa, yang sangat penting
dalam menjaga keharmonisan sosial di sekolah.

Interaksi yang berbasis pada akhlak Islami juga mencakup nilai kasih sayang.
Islam mengajarkan umatnya untuk saling mengasihi dan menyayangi satu sama lain.
Dalam kehidupan sosial di sekolah, penerapan nilai kasih sayang dapat diwujudkan
dengan sikap peduli terhadap teman yang sedang sakit, memberi dukungan kepada
teman yang mengalami kesulitan, dan selalu menjaga hubungan yang baik dengan
sesama. Dengan adanya nilai kasih sayang ini, siswa di sekolah akan merasa lebih
dihargai dan diterima, sehingga mereka akan lebih terbuka dalam berinteraksi dan
mengembangkan potensi diri mereka. Penerapan kasih sayang ini juga akan
memperkuat ikatan persaudaraan di antara siswa dan menjadikan sekolah sebagai
tempat yang menyenangkan untuk belajar dan berkembang.

Dalam praktiknya, penerapan akhlak Islami di sekolah membutuhkan peran
aktif dari seluruh pihak, baik dari guru, siswa, maupun orang tua. Guru sebagai
teladan harus mampu menunjukkan perilaku akhlak Islami dalam setiap interaksinya
dengan siswa. Guru yang memiliki akhlak yang baik akan menjadi contoh yang baik
bagi siswa, sehingga nilai-nilai akhlak Islami dapat ditiru dan diterapkan oleh siswa.
Selain itu, orang tua juga memiliki peran yang sangat penting dalam mengajarkan
akhlak Islami kepada anak-anak mereka sejak dini, sehingga nilai-nilai ini dapat
diteruskan ke sekolah dan diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.

Penerapan akhlak Islami di sekolah juga dapat dilakukan melalui kegiatan-
kegiatan ekstrakurikuler yang mendukung pembentukan karakter siswa. Kegiatan
seperti kerja bakti, membantu sesama, dan kegiatan sosial lainnya akan
menumbuhkan rasa peduli dan empati siswa terhadap lingkungan sekitar. Dengan
melibatkan siswa dalam kegiatan sosial, sekolah dapat mengajarkan nilai-nilai
keikhlasan, tolong-menolong, dan berbagi kepada siswa, yang merupakan bagian dari
akhlak Islami. Hal ini tidak hanya bermanfaat untuk membentuk karakter siswa,
tetapi juga untuk menciptakan lingkungan sekolah yang penuh dengan rasa kasih
sayang dan keharmonisan.

Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah juga dapat dilihat
dari cara siswa menghadapi perbedaan pendapat dan konflik. Dalam kehidupan
sehari-hari, perbedaan pendapat dan konflik antara siswa sering terjadi. Namun,
dengan penerapan akhlak Islami yang mengajarkan untuk menyelesaikan masalah
dengan cara yang baik, siswa dapat belajar untuk berdialog, menghargai pendapat
orang lain, dan mencari solusi yang terbaik. Dalam hal ini, prinsip akhlak Islami
seperti adil, sabar, dan saling menghormati sangat dibutuhkan untuk menciptakan
interaksi sosial yang sehat dan konstruktif di sekolah.

Selain itu, penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah juga dapat
meningkatkan kedisiplinan siswa. Disiplin adalah salah satu nilai yang sangat

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

ditekankan dalam Islam, karena disiplin merupakan bagian dari tanggung jawab. Di
sekolah, disiplin diterapkan tidak hanya dalam hal waktu, tetapi juga dalam hal
menghormati aturan dan norma yang berlaku. Dengan mengajarkan nilai disiplin
yang berlandaskan pada akhlak Islami, siswa akan lebih menghargai waktu,
menghormati guru, dan mematuhi aturan yang ada di sekolah. Hal ini akan
menciptakan suasana yang tertib dan kondusif untuk belajar.

Maka, penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah akan
menciptakan lingkungan yang lebih positif, damai, dan harmonis. Nilai-nilai yang
terkandung dalam akhlak Islami tidak hanya akan membentuk karakter siswa
menjadi pribadi yang lebih baik, tetapi juga akan memberikan dampak positif bagi
kehidupan sosial di sekolah. Dengan menanamkan akhlak Islami sebagai dasar etika
dalam interaksi sosial, sekolah akan menjadi tempat yang aman, menyenangkan, dan
mendukung perkembangan karakter siswa yang seimbang antara aspek akademik
dan moral. Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah sangat penting
sebagai dasar untuk membentuk pribadi siswa yang tidak hanya unggul secara
akademik, tetapi juga berbudi pekerti yang baik. Akhlak Islami mencakup berbagai
nilai seperti kejujuran, kesabaran, kasih sayang, toleransi, dan saling menghormati.
Semua nilai ini diterapkan dalam kehidupan sehari-hari siswa di sekolah, sehingga
tercipta suasana yang damai dan mendukung perkembangan karakter yang positif.

Implikasi dan Manfaat Penerapan Akhlak Islami dalam Interaksi Sosial di Sekolah

Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah memberikan dampak
yang sangat positif, baik bagi individu siswa, guru, maupun lingkungan sekolah
secara keseluruhan. Salah satu implikasinya adalah terciptanya hubungan yang
harmonis dan saling menghormati antara sesama siswa, serta antara siswa dengan
guru. Akhlak Islami menekankan pentingnya sikap saling menghormati, yang
merupakan landasan bagi terciptanya komunikasi yang baik dan efektif di sekolah.
Hal ini tentunya mengurangi kemungkinan terjadinya konflik atau kekerasan di
sekolah, karena setiap individu diajarkan untuk menyelesaikan perbedaan secara
damai dan dengan cara yang bijaksana (Nurul Huda 2019, p. 48).

Manfaat pertama dari penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial adalah
meningkatnya rasa solidaritas di kalangan siswa. Nilai-nilai seperti tolong-menolong,
empati, dan berbagi yang terkandung dalam akhlak Islami mendorong siswa untuk
lebih peduli terhadap teman-temannya yang membutuhkan. Misalnya, ketika ada
teman yang sedang kesulitan, baik dalam belajar maupun dalam kehidupan sosial,
siswa dengan akhlak Islami akan dengan sukarela memberikan bantuan. Ini juga
berlaku dalam kegiatan sosial di sekolah, seperti kerja bakti, yang mendukung
terciptanya rasa kebersamaan di kalangan siswa. Solidaritas yang kuat ini akan
memperkuat ikatan antar siswa dan membangun lingkungan sekolah yang lebih sehat
dan mendukung (Hamid 2021, p. 82).

Selanjutnya, penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah juga
dapat meningkatkan kedisiplinan siswa. Salah satu prinsip utama dalam akhlak Islami
adalah disiplin, yang berkaitan erat dengan pengaturan waktu, tanggung jawab, dan

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

pemenuhan kewajiban. Siswa yang diterapkan akhlak Islami akan lebih menghargai
waktu dan aturan yang ada di sekolah. Mereka akan datang tepat waktu,
menyelesaikan tugas-tugas sekolah dengan penuh tanggung jawab, dan selalu
berusaha untuk mematuhi norma-norma yang ada. Hal ini tentunya akan
menciptakan suasana sekolah yang lebih tertib dan kondusif untuk proses belajar
mengajar (Zulkifli 2017, p. 56).

Tidak hanya itu, penerapan akhlak Islami juga berkontribusi pada
pembentukan karakter siswa yang lebih baik. Akhlak Islami mengajarkan pentingnya
kejujuran, kesabaran, rasa tanggung jawab, dan sikap adil dalam interaksi sosial.
Semua nilai ini sangat penting dalam kehidupan sosial di sekolah, karena akan
membentuk siswa menjadi pribadi yang lebih baik, tidak hanya di dalam kelas tetapi
juga di luar kelas. Siswa yang memiliki karakter yang baik akan lebih mudah
beradaptasi dengan lingkungan sekolah dan mampu menghadapi berbagai tantangan
dengan bijaksana. Pendidikan karakter berbasis akhlak Islami akan menghasilkan
generasi yang tidak hanya pintar secara akademik, tetapi juga memiliki budi pekerti
yang luhur (Nurul Huda 2019, p. 50).

Di sisi lain, penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah juga
dapat mempererat hubungan antara siswa dan guru. Guru yang menanamkan nilai-
nilai akhlak Islami dalam interaksi dengan siswa akan menjadi teladan bagi siswa.
Mereka akan belajar untuk menghormati guru, mengikuti ajarannya, dan berperilaku
baik dalam setiap interaksi. Ini akan menciptakan suasana saling menghargai dan
saling mendukung antara guru dan siswa. Dengan adanya hubungan yang baik antara
siswa dan guru, proses pembelajaran di sekolah akan berjalan dengan lebih efektif dan
menyenangkan. Guru yang berakhlak mulia akan menjadi figur yang dihormati dan
dicontoh oleh siswa dalam kehidupan sehari-hari mereka (Hamid 2021, p. 85).

Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial juga memiliki dampak yang
signifikan terhadap pembentukan masyarakat yang lebih baik. Di sekolah, siswa
belajar untuk hidup berdampingan dengan orang lain yang memiliki latar belakang
berbeda. Nilai-nilai akhlak Islami seperti toleransi, saling menghargai, dan berbagi
menjadi dasar yang kuat untuk membangun masyarakat yang damai dan harmonis.
Ketika siswa diajarkan untuk menghormati perbedaan agama, budaya, dan
pandangan hidup, mereka akan membawa sikap tersebut ke dalam kehidupan
masyarakat luas. Oleh karena itu, sekolah yang menerapkan akhlak Islami tidak hanya
berfungsi sebagai tempat pendidikan formal, tetapi juga sebagai tempat untuk
membangun masyarakat yang lebih baik di masa depan (Zulkifli 2017, p. 60).

Selain itu, penerapan akhlak Islami dapat meningkatkan kemampuan siswa
dalam menghadapi konflik. Di sekolah, konflik antar siswa adalah hal yang tidak bisa
dihindari. Namun, dengan adanya akhlak Islami, siswa akan diajarkan untuk
menyelesaikan konflik dengan cara yang damai dan bijaksana. Nilai-nilai seperti
kesabaran, keadilan, dan pengendalian diri akan membantu siswa untuk tidak mudah
emosi dan berpikir dengan jernih dalam menghadapi masalah. Dengan demikian,
konflik dapat diselesaikan tanpa kekerasan, dan hubungan antar siswa tetap terjaga

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

dengan baik. Hal ini tentu sangat bermanfaat dalam menciptakan lingkungan sekolah
yang kondusif dan bebas dari kekerasan (Nurul Huda 2019, p. 52).

Selain manfaat sosial, penerapan akhlak Islami juga bermanfaat untuk
perkembangan mental dan emosional siswa. Siswa yang diterapkan akhlak Islami
akan lebih mampu mengendalikan emosi mereka dan bertindak dengan lebih
bijaksana dalam menghadapi berbagai situasi. Akhlak Islami mengajarkan nilai-nilai
kesabaran, keikhlasan, dan pengendalian diri, yang sangat penting dalam kehidupan
sosial dan akademik. Ketika siswa mampu mengendalikan emosi dan bertindak
dengan penuh pengertian, mereka akan lebih mudah mencapai tujuan akademik
mereka dan membangun hubungan yang sehat dengan orang lain. Ini akan
menciptakan suasana sekolah yang lebih produktif dan mendukung proses belajar
mengajar (Hamid 2021, p. 86).

Penerapan akhlak Islami juga dapat membantu meningkatkan rasa percaya diri
siswa. Ketika siswa merasa dihargai dan dihormati dalam lingkungan sekolah yang
berbasis pada akhlak Islami, mereka akan merasa lebih diterima dan lebih percaya diri
dalam berinteraksi dengan teman-temannya. Rasa percaya diri yang tinggi akan
mendorong siswa untuk lebih aktif dalam kegiatan di sekolah dan tidak takut untuk
mengemukakan pendapat atau bertanya kepada guru. Dengan rasa percaya diri yang
baik, siswa juga akan lebih mudah mengatasi tekanan atau stres yang mungkin timbul
dalam kehidupan akademik mereka.

Dalam perspektif yang lebih luas, penerapan akhlak Islami dalam interaksi
sosial di sekolah juga dapat memperkuat nilai-nilai kebangsaan dan kepribadian
nasional. Dengan menanamkan nilai-nilai akhlak Islami yang menekankan pada
persatuan, kesatuan, dan rasa saling menghormati, sekolah dapat mencetak generasi
muda yang memiliki rasa cinta tanah air dan kesadaran terhadap pentingnya menjaga
keutuhan bangsa. Siswa yang berakhlak Islami tidak hanya akan menjaga
keharmonisan dalam kehidupan sosial di sekolah, tetapi juga akan turut serta dalam
membangun bangsa yang lebih baik dan lebih maju.

Manfaat lainnya dari penerapan akhlak Islami adalah terciptanya lingkungan
yang lebih damai dan sejahtera. Dengan menanamkan nilai-nilai akhlak Islami yang
berfokus pada keadilan, saling menghargai, dan menjaga hubungan baik antar
individu, sekolah dapat menciptakan lingkungan yang bebas dari perundungan,
diskriminasi, dan konflik. Ketika siswa dan guru menerapkan nilai-nilai tersebut
dalam kehidupan sehari-hari, mereka akan menciptakan atmosfer yang lebih positif
dan penuh kedamaian. Lingkungan yang damai ini akan mendukung perkembangan
pribadi siswa secara maksimal, baik dalam aspek akademik maupun sosial.

Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah juga dapat
membantu dalam pembentukan pola pikir yang lebih terbuka dan toleran. Siswa yang
diterapkan akhlak Islami akan belajar untuk menghargai pandangan dan keyakinan
orang lain, meskipun berbeda dengan pandangan mereka sendiri. Ini sangat penting
untuk membangun toleransi antar sesama siswa, terutama di sekolah yang terdiri dari
berbagai latar belakang etnis dan agama. Dengan demikian, sekolah akan menjadi

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62

CPEMA  pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

P DT

tempat yang lebih inklusif dan menghargai perbedaan, sehingga siswa dapat belajar
dan berkembang dalam suasana yang lebih harmonis.

Maka bisa disimpulkan, penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di
sekolah memberikan dampak yang sangat positif dalam pembentukan karakter siswa,
menciptakan lingkungan yang damai, dan mendukung perkembangan pribadi yang
seimbang. Oleh karena itu, penting bagi sekolah untuk terus menerapkan akhlak
Islami dalam kehidupan sehari-hari dan menjadikannya sebagai dasar dalam interaksi
sosial di sekolah. Dengan demikian, sekolah tidak hanya akan menghasilkan siswa
yang cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki budi pekerti yang luhur dan siap
berkontribusi positif bagi masyarakat.

KESIMPULAN

Kesimpulan dari tulisan ini menunjukkan bahwa penerapan akhlak Islami
dalam interaksi sosial di sekolah memiliki dampak yang signifikan dalam
menciptakan lingkungan yang harmonis, disiplin, dan saling menghormati. Nilai-nilai
akhlak Islami, seperti tolong-menolong, kejujuran, kesabaran, dan adil, tidak hanya
membentuk karakter siswa, tetapi juga mempererat hubungan antara siswa, guru, dan
seluruh elemen sekolah. Dengan pendekatan yang berbasis akhlak Islami, siswa tidak
hanya mendapatkan pendidikan akademik, tetapi juga pembekalan karakter yang
kuat untuk menghadapi tantangan sosial di masyarakat. Penerapan akhlak Islami ini
terbukti dapat mengurangi konflik, meningkatkan solidaritas, dan menciptakan
atmosfer sekolah yang lebih positif, sehingga mendukung perkembangan siswa secara
optimal dalam aspek sosial, emosional, dan akademik.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman. 2012. Akhlak Islam: Panduan Hidup Berakhlak Mulia. Jakarta: Gema Insani
Press.

Alfan, Muhammad. 2011. Filsafat Etika Islam. Bandung: CV. Pustaka Setia.

Anwar, Yesmir, and Adang. 2013. Sosiologi Untuk Universitas. Bandung: Refika
Aditama.

Bungin, Burhan. 2008. Sosiologi Komunikasi. Jakarta: Kencana.

Habibah, Syarifah. 2015. “AKHLAK DAN ETIKA DALAM ISLAM.” Pesona Dasar 1:
73-87.

Hamid, A. 2021. Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam. Jakarta: Raja Grafindo
Persada.

Herimanto, and Winarno. 2008. Ilmu Sosial Dan Budaya Dasar. Jakarta: Bumi Aksara.

J. W, Creswell. 2013. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Approaches. Thousand Oaks: SAGE Publications.

Khalil, A. 2015. Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam. Yogyakarta: LKiS.

Mulyana, D. 2017. Komunikasi Antarpribadi: Teori Dan Praktek Dalam Interaksi Sosial.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Murdiyanto, Eko. 2010. Penelitian Kualitatif: Metode Penelitian Kualitatif. Jurnal
EQUILIBRIUM. Vol. 5.

Nurul Huda, Siti. 2019. Akhlak Dalam Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka Belajar.

| Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

// PEMA
Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62

PEMA — pISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305

AR TG KA

Qaradawi, Al. 2016. Figh Islam Dan Peradaban. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Soekanto, Soerjono. 2012. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Press.

Soetarno. 2009. Psikolgi Sosial. Yogyakarta: Kanisius.

Suryani, R. 2016. Pendidikan Akhlak Dalam Perspektif Pendidikan Islam. Jakarta: PT
RajaGrafindo Persada.

Walgito, Bimo. 1999. Psikologi Sosial (Suatu Pengantar). Edited by Andi. Yogyakarta.

Zulkifli, S. 2017. Etika Islam Dalam Kehidupan Sosial. Bandung: Alfabeta.

63 | Journal home page: htips://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema



https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

