
PEMA 

  Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  51 

Interaksi Sosial Berbasis Akhlak Islami di Sekolah 

 
Miftahul Jannah1, Ira Suryani2 

 
1,2 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 

 
Email: miftahul0331243030@uinsu.ac.id1,  irasuryani@uinsu.ac.id2 

 
Corresponding Author: Ira Suryani 

 

Abstrak 
Interaksi sosial di sekolah memiliki peranan penting dalam membentuk karakter siswa. Salah satu 
pendekatan yang dapat diterapkan untuk membangun interaksi sosial yang positif adalah melalui 
pembiasaan akhlak Islami. Artikel ini membahas tentang pentingnya interaksi sosial berbasis akhlak 
Islami di sekolah, serta bagaimana nilai-nilai Islam dapat diterapkan untuk menciptakan lingkungan 
sosial yang harmonis dan saling mendukung antara siswa, guru, dan pihak sekolah lainnya. Penelitian 
ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur dan observasi untuk 
mengidentifikasi praktik interaksi sosial berbasis akhlak Islami yang diterapkan di beberapa sekolah. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial tidak hanya 
memperkuat hubungan antar individu di sekolah, tetapi juga membantu dalam pembentukan karakter 
siswa yang berakhlak mulia, serta menciptakan lingkungan belajar yang kondusif. Oleh karena itu, 
penting bagi sekolah untuk mengintegrasikan akhlak Islami dalam kegiatan sehari-hari sebagai dasar 
dalam membangun interaksi sosial yang baik di kalangan siswa. 
Kata Kunci: Interaksi Sosial, Karakter Siswa, Pendidikan Islam. 

 
Abstract 

Social interaction in schools plays an important role in shaping students' character. One approach that can be 
applied to build positive social interaction is through the habituation of Islamic morals. This article discusses the 
importance of social interaction based on Islamic morals in schools, as well as how Islamic values can be applied 
to create a harmonious and mutually supportive social environment between students, teachers, and other school 
parties. This study uses a qualitative approach with literature study and observation methods to identify the 
practice of social interaction based on Islamic morals applied in several schools. The results of the study indicate 
that the application of Islamic morals in social interaction not only strengthens relationships between individuals 
in schools, but also helps in the formation of students' characters with noble morals, as well as creating a conducive 
learning environment. Therefore, it is important for schools to integrate Islamic morals in daily activities as a basis 
for building good social interactions among students. 
Keywords: Social interaction, Student Character, Islamic education. 
 

 
PENDAHULUAN 

Interaksi sosial di sekolah merupakan salah satu aspek penting yang 
memengaruhi perkembangan karakter siswa. Melalui interaksi sosial, siswa belajar 
untuk berkomunikasi, bekerja sama, dan mengembangkan sikap sosial yang baik 
dalam kehidupan sehari-hari. Namun, tidak semua interaksi sosial di sekolah berjalan 
dengan baik dan positif. Berbagai konflik dan masalah sosial sering kali muncul antara 
siswa, guru, dan pihak sekolah lainnya. Oleh karena itu, penting bagi sekolah untuk 
menciptakan suatu lingkungan yang mendukung interaksi sosial yang positif dan 
produktif, salah satunya dengan menerapkan akhlak Islami dalam kehidupan sehari-
hari di sekolah (Suryani 2016, p. 45-47) 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema
mailto:miftahul0331243030@uinsu.ac.id1,
mailto:irasuryani@uinsu.ac.id


PEMA 

  Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  52 

Akhlak Islami, yang berlandaskan pada ajaran Islam, memberikan pedoman 
yang jelas tentang bagaimana seharusnya seorang individu berinteraksi dengan orang 
lain. Dalam perspektif Islam, akhlak mencakup nilai-nilai seperti kejujuran, saling 
menghormati, empati, dan tolong-menolong. Nilai-nilai ini tidak hanya diajarkan 
melalui teori, tetapi juga harus diterapkan dalam praktik kehidupan sehari-hari, 
termasuk dalam interaksi sosial di sekolah. Dengan menerapkan akhlak Islami, 
sekolah dapat menciptakan iklim yang harmonis dan mendukung terbentuknya 
karakter siswa yang baik. 

Di sekolah, interaksi sosial tidak hanya terjadi antar siswa, tetapi juga antara 
siswa dengan guru, staf sekolah, dan bahkan orang tua siswa. Hal ini menjadikan 
sekolah sebagai komunitas sosial yang kompleks, di mana setiap individu memiliki 
peran penting dalam menciptakan lingkungan yang saling mendukung. Salah satu 
cara untuk mencapainya adalah dengan mengedepankan akhlak Islami dalam setiap 
aspek kehidupan di sekolah. Dengan cara ini, diharapkan nilai-nilai moral yang 
terkandung dalam ajaran Islam dapat menjadi landasan dalam berinteraksi dan 
mengatasi berbagai perbedaan yang muncul di lingkungan sekolah. 

Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah akan memberikan 
dampak positif terhadap hubungan antar individu. Siswa yang dilatih untuk 
berinteraksi dengan akhlak yang baik akan memiliki kemampuan sosial yang lebih 
baik pula. Mereka akan belajar untuk menghargai perbedaan, bekerja sama, dan 
menyelesaikan konflik dengan cara yang lebih bijaksana dan sesuai dengan nilai-nilai 
agama. Hal ini akan berdampak pada terciptanya suasana sekolah yang lebih 
kondusif, di mana siswa merasa aman dan nyaman dalam proses belajar mengajar. 

Namun, penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah bukanlah 
hal yang mudah. Diperlukan komitmen dan kerja sama yang baik antara semua pihak 
di sekolah, mulai dari guru, staf sekolah, hingga siswa itu sendiri. Guru memiliki 
peran yang sangat penting dalam menanamkan nilai-nilai akhlak Islami kepada siswa, 
baik melalui pembelajaran di kelas maupun melalui keteladanan dalam kehidupan 
sehari-hari. Selain itu, sekolah juga perlu menciptakan berbagai program dan kegiatan 
yang mendukung pengembangan karakter siswa, seperti program pembiasaan akhlak 
Islami, seminar, dan pelatihan. 

Pentingnya interaksi sosial berbasis akhlak Islami di sekolah juga berkaitan erat 
dengan upaya untuk membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara akademik, 
tetapi juga memiliki karakter yang mulia. Pendidikan yang berbasis akhlak Islami 
tidak hanya mengajarkan siswa untuk memahami teori, tetapi juga melatih mereka 
untuk berperilaku baik dalam setiap aspek kehidupan. Dengan demikian, sekolah 
menjadi tempat yang tidak hanya fokus pada pencapaian akademik, tetapi juga pada 
pembentukan karakter siswa yang dapat bermanfaat bagi masyarakat (Mulyana 2017, 
p. 121-124). 

Dalam konteks pendidikan di Indonesia, penerapan akhlak Islami dalam 
interaksi sosial di sekolah sangat relevan dengan upaya untuk menciptakan generasi 
yang berakhlak mulia dan berkualitas. Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan 
nasional yang mencakup pembentukan karakter dan kepribadian yang baik pada 
siswa. Oleh karena itu, penting untuk melakukan kajian lebih lanjut mengenai 
bagaimana penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah dapat 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  53 

berkontribusi pada pembentukan karakter siswa dan menciptakan lingkungan belajar 
yang positif. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan dua pendekatan, yaitu pendekatan fenomenologis 

dan studi kepustakaan (library research), untuk menggali pemahaman yang 
mendalam tentang interaksi sosial berbasis akhlak Islami di sekolah. Pendekatan 
fenomenologis digunakan untuk memahami pengalaman subjektif siswa dan guru 
dalam mengimplementasikan nilai-nilai akhlak Islami dalam interaksi sosial di 
sekolah. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi makna yang 
diberikan oleh individu terhadap pengalaman mereka dalam berinteraksi dengan 
orang lain di lingkungan sekolah, serta bagaimana pandangan mereka tentang akhlak 
Islami memengaruhi pola interaksi tersebut (J. W 2013, p. 76-78). 

Penelitian fenomenologi mencoba menjelaskan atau mengungkap makna 
konsep atau fenomena pengalaman yang didasari oleh kesadaran yang terjadi pada 
beberapa individu. Penelitian fenomenologi dilakukan dalam situasi yang alami, 
sehingga tidak ada batasan dalam memaknai atau memahami fenomena yang dikaji 
(Murdiyanto 2010, p. 29). Selain itu, pendekatan studi kepustakaan digunakan untuk 
mendalami konsep-konsep teori yang berkaitan dengan akhlak Islami, pendidikan 
karakter, dan interaksi sosial dalam konteks pendidikan. Dengan menggunakan 
sumber literatur yang relevan, seperti buku, artikel jurnal, dan laporan penelitian, 
peneliti dapat mengumpulkan data sekunder yang berkaitan dengan topik ini. 
Literatur yang dikaji akan mencakup berbagai sumber yang membahas pengaruh 
akhlak Islami terhadap pembentukan karakter siswa dan hubungan sosial di sekolah. 
Analisis literatur ini memberikan pemahaman teoretis yang mendalam dan dapat 
melengkapi hasil penelitian fenomenologis yang fokus pada pengalaman individu di 
lapangan (Mulyana 2017, p. 121-124). 
 
 HASIL DAN PEMBAHASAN 
Defenisi Interaksi Sosial 

Interaksi sosial merupakan hubungan sosial timbal balik yang dinamis, yang 
menyangkut hubungan antara orang-orang secara perorangan, antara 
kelompokkelompok manusia, ataupun antara orang dengan kelompok manusia  
(Soekanto 2012, p. 55). Interaksi sosial dapat diartikan sebagai hubunganhubungan 
sosial yang dinamis. Hubungan sosial yang dimaksud dapat berupa hubungan antara 
individu yang satu dengan individu lainnya, antara kelompok yang satu dengan 
kelompok lainnya, maupun antara kelompok dengan individu (Anwar and Adang 
2013, p. 194). Sedangkan menurut W.A. Gerungan dalam Soetarno merumuskan 
interaksi sosial sebagai suatu hubungan antara dua manusia atau lebih, dimana 
kelakuan individu yang satu mempengaruhi yang lain atau sebaliknya (Soetarno 2009, 
p. 94). 

Dari pendapat di atas, dapat disimpulkan bahwa interkasi sosial merupakan 
hubungan timbal balik antara dua orang individu atau lebih yang mana individu 
tersebut akan mempengaruhi individu lain dengan tujuan untuk penyesuaian diri. 
Syarat terjadinya interaksi sosial adalah sebagai berikut: Interaksi sosial merupakan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  54 

hubungan antar individu. Interaksi sosial baru akan terjadi jika telah melakukan 
kontak sosial dan komunikasi. Hal ini sesuai dengan pendapat Burhan Bungin yaitu 
“syarat terjadinya interaksi sosial adalah adanya kontak sosial dan adanya 
komunikasi” (Bungin 2008, p. 55).  
1. Kontak Sosial 

Interaksi sosial akan diawali dengan kontak sosial. Hal ini sesuai dengan 
pendapat Herimanto dan Winarno yang menyatakan: kontak sosial merupakan 
awal terjadinya interaksi sosial (Herimanto dan Winarno 2008, p. 52). Pengertian 
yang senada dinyatakan Burhan Bungin kontak sosial adalah hubungan antara satu 
orang dengan orang lain dan masing-masing pihak saling bereaksi antara satu 
dengan yang lain. Jadi dapat disimpulkan kalau kontak sosial merupakan suatu 
hubungan antara seorang individu dengan individu lain atau kelompok lain yang 
menimbulkan interaksi diantara mereka 

2. Komunikasi 

Komunikasi sangat penting dalam hubungan antar manusia. Komunikasi 
merupakan faktor penentu dalam pembentukan interaksi sosial. Tanpa komunikasi 
interaksi sosial belum bisa terjadi. Dengan komunikasi yang bagus seseorang akan 
dapat dengan mudah menyampaikan maksudnya dalam berinteraksi. Komunikasi 
merupakan pertukaran pesan baik verbal maupun non-verbal antara si pengirim 
dan penerima pesan untuk mengubah tingkah laku.  

Adapun faktor yang mempengaruhi Interaksi Sosial adalah sebagai berikut: 
Menurut Bimo Walgito ada beberapa faktor yang mendasari perilaku dalam interaksi 
sosial, yaitu: (Walgito 1999, p. 66-73) pertama, imitasi. Imitasi merupakan dorongan 
untuk meniru orang lain. Menurut Terde dalam Bimo Walgito faktor imitasi ini 
merupakan satu-satunya faktor yang mendasari atau melandasi interaksi sosial. 
Kedua, sugesti. Sugesti ialah pengaruh psikis, baik yang datang dari diri sendiri, 
maupun datang dari orang lain, yang pada umumnya diterima tanpa adanya kritik 
dari individu yang bersangkutan. 

Ketiga, identifikasi. Faktor lain yang memegang peranan dalam interaksi sosial 
ialah identifikasi. Identifikasi merupakan dorongan untuk menjadi identik (sama) 
dengan orang lain. Keempat, simpati. Selain faktor-faktor tersebut di atas, faktor 
simpati juga memegang peranan dalam interaksi sosial. Simpati merupakan perasaan 
rasa tertarik kepada orang lain. 

 

Akhlak Islami sebagai Landasan Etika dalam Interaksi Sosial 

Secara etimologis, menurut Endang Syaifuddin Anshari, etika berarti 
perbuatan, dan ada sangkut pautnya dengan kata-kata Khuliq( pencipta) dan 
Makhluq (yang diciptakan). Akan tetapi, ditemukan juga pengertian etika berasal dari 
kata jamak dalam bahasa Arab “Akhlaq”. Kata Mufradnya adalah khulqu, yang berarti: 
sajiyyah: perangai, mur’iiah: budi, thab’in: tabiat, dan adab: adab (kesopanan) (Alfan 
2011, p. 20-21). 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  55 

Etika pada umumnya diidentikkan dengan moral (moralitas). Meskipun sama 
terkait dengan baik-buruk tindakan manusia, etika dan moral memiliki perbedaan 
pengertian. Secara singkat, jika moral lebih cenderung pada pengertian “nilai baik dan 
huruk dari setiap perbuatan manusia, etika mempelajari tentang baik dan buruk”. 
Jadi,bisa dikatakan, etika berfungsi sebagai teori dan perbuatan baik dan buruk( ethics 
atau ‘ilm al-akhlaq) dan moral (akklaq) adalah praktiknya. 

Pemakaian istilah etika disamakan dengan akhlak, adapun persamaannya 
terletak pada objeknya, yaitu keduanya sama-sama membahas baik buruknya tingkah 
laku manusia. Segi perbedaannya etika menentukan baik buruknya manusia dengan 
tolak ukur akal pikiran. Sedangkan akhlak dengan menetukannya dengan tolak ukur 
ajaran agama (al-Quran dan al-Sunnah). 

Akhlak Islami adalah seperangkat nilai moral dan etika yang terkandung 
dalam ajaran Islam, yang menjadi pedoman dalam segala aspek kehidupan, termasuk 
dalam berinteraksi sosial. Dalam interaksi sosial, akhlak Islami mengajarkan 
pentingnya menjaga hubungan yang harmonis, penuh kasih sayang, dan saling 
menghormati antar individu. Salah satu ajaran utama Islam adalah untuk selalu 
berbuat baik kepada sesama, sebagaimana yang diungkapkan dalam Surah Al-
Hujurat ayat 13 yang menyatakan bahwa manusia diciptakan berbeda-beda untuk 
saling mengenal dan bekerja sama dalam kebaikan. Oleh karena itu, akhlak Islami 
menjadi landasan yang kuat dalam membangun hubungan sosial yang positif dan 
penuh kedamaian di dalam masyarakat, khususnya di lingkungan pendidikan seperti 
sekolah (Abdurrahman 2012, p. 58) 

Akhlak islam dapat dikatakan sebagai aklak yang islami adalah akhlak yang 
bersumber pada ajaran Allah dan Rasulullah. Akhlak islami ini merupakan amal 
perbuatan yang sifatnya terbuka sehingga dapat menjadi indikator seseorang apakah 
seorang muslim yang baik atau buruk. Akhlak ini merupakan buah dari akidah dan 
syariah yang benar. Secara mendasar, akhlak ini erat kaitannya dengan kejadian 
manusia yaitu khaliq ( pencipta ) dan makhluq ( yang diciptakan ). Rasulullah diutus 
untuk menyempurnakan akhlak manusia yaitu untuk memperbaiki hubungan 
makhluq ( manusia ) dengan khaliq ( Allah Ta’ala ) dan hubungan baik antara makhluq 
dengan makhluq.(Habibah 2015, p. 74). 

Kata “menyempurnakan” berarti akhlak itu bertingkat, sehingga perlu 
disempurnakan. Hal ini menunjukan bahwa akhlak bermacam-macam, dari akhlak 
sangat buruk, buruk, sedang, baik, baik sekali hingga sempurna. Rasulullah sebelum 
bertugas menyempurnakan akhlak, beliau sendiri sudah berakhlak sempurna. Sesuai 
firman Allah Swt dalam Surah Al-Qalam [68]: 4: 

Artinya: “Dan sesungguhnya engkau (Muhammad) benar-benar berbudi pekerti yang agung” 

 

Dalam ayat diatas, Allah Swt. sudah menegaskan bahwa Nabi Muahammad 
Saw. mempunyai akhlak yang agung. Hal ini menjadi syarat pokok bagi siapa pun 
yang bertugas untuk memperbaiki akhlak orang lain. Logikanya, tidak mungkin bisa 
memperbaiki akhlak orang lain kecuali dirinya sendiri sudah baik akhlaknya. Karena 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  56 

akhlak yang sempurna itu, Rasulullah Saw patut dijadikan uswah al-hasanah (teladan 
yang baik). Firman Allah Swt dalam surah Al-Ahzab [33]: 21. 

Artinya: “Sesungguhya pribadi Rasulullah merupakan teladan yang baik untuk kamu dan 
untuk orang yang mengharapkan menemui Allah dan hari akhirat dan mengingat Allah 
sebanyak-banyaknya”. 

 

Berdasarkan ayat di atas, orang yang benar-benar ingin bertemu dengan Allah 
dan mendapatkan kemenangan di akhirat, maka Rasulullah Saw adalah contoh dan 
teladan yang paling baik untuknya. Tampak jelas bahwa akhlak itu memiliki dua 
sasaran : Pertama, akhlak dengan Allah. Kedua, akhlak dengan sesama makhluk. Oleh 
karena itu, tidak benar kalau masalah akhlak hanya dikaitkan dengan masalah 
hubungan antara manusia saja. 

Akhlak Islami dalam interaksi sosial juga memiliki peran yang sangat penting 
dalam membentuk karakter siswa di sekolah. Karakter yang dibangun berdasarkan 
akhlak Islami akan membentuk pribadi siswa yang tidak hanya cerdas secara 
akademik, tetapi juga memiliki budi pekerti yang baik. Pendidikan karakter berbasis 
akhlak Islami sangat relevan diterapkan di sekolah karena dapat mempengaruhi 
perilaku siswa baik di dalam maupun di luar kelas. Misalnya, melalui pendidikan 
akhlak, siswa diajarkan untuk menjaga lisan, berlaku adil, dan menjaga hubungan 
baik dengan teman-teman, guru, dan orang tua. Nilai-nilai ini menjadi bekal yang 
sangat berharga bagi mereka dalam membentuk masyarakat yang lebih baik di masa 
depan (Khalil 2015, p. 121). 

Penerapan akhlak Islami di sekolah tidak hanya bertujuan untuk 
meningkatkan kualitas karakter siswa, tetapi juga untuk menciptakan suasana 
pendidikan yang lebih damai dan penuh kasih sayang. Interaksi yang berbasis pada 
nilai akhlak Islami dapat mengurangi tindakan bullying, perundungan, atau konflik 
di antara siswa, yang sering kali menjadi masalah di lingkungan sekolah. Dengan 
menanamkan nilai-nilai Islami sejak dini, diharapkan para siswa dapat 
mengembangkan kemampuan untuk bekerja sama, berempati, dan menghargai 
perbedaan, yang pada gilirannya dapat membentuk lingkungan sekolah yang 
harmonis dan produktif. Oleh karena itu, penerapan akhlak Islami di sekolah menjadi 
sangat penting dalam menciptakan interaksi sosial yang lebih bermartabat dan 
mendukung proses pembelajaran yang efektif. 

 

Penerapan Akhlak Islami dalam Interaksi Sosial di Sekolah 

Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah sangat penting 
sebagai dasar untuk membentuk pribadi siswa yang tidak hanya unggul secara 
akademik, tetapi juga berbudi pekerti yang baik. Akhlak Islami mencakup berbagai 
nilai seperti kejujuran, kesabaran, kasih sayang, toleransi, dan saling menghormati. 
Semua nilai ini diterapkan dalam kehidupan sehari-hari siswa di sekolah, sehingga 
tercipta suasana yang damai dan mendukung perkembangan karakter yang positif. 
Akhlak Islami yang diajarkan di sekolah juga berperan dalam meningkatkan interaksi 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  57 

sosial antara sesama siswa, guru, dan seluruh civitas akademika. Oleh karena itu, 
penerapan nilai-nilai akhlak Islami dalam pendidikan sangat diperlukan untuk 
membentuk masyarakat yang lebih harmonis (Qaradawi 2016, p. 102). 

Akhlak Islami sebagai landasan dalam interaksi sosial di sekolah menekankan 
pada pentingnya hubungan yang penuh kasih sayang dan saling menghormati antara 
individu. Rasulullah SAW dalam banyak hadisnya mengajarkan bahwa seorang 
Muslim harus memperlakukan orang lain dengan baik, bahkan kepada orang yang 
tidak seagama sekalipun. Di lingkungan sekolah, prinsip ini diterapkan dengan 
mengajarkan siswa untuk menghormati perbedaan, baik perbedaan agama, suku, 
maupun pandangan hidup. Dengan demikian, setiap siswa diajarkan untuk dapat 
menerima keberagaman dan menjalin hubungan yang harmonis meskipun terdapat 
perbedaan di antara mereka (Abdurrahman 2012, p. 58). 

Salah satu aspek penting dari akhlak Islami yang diterapkan di sekolah adalah 
kejujuran. Dalam ajaran Islam, kejujuran adalah salah satu sifat yang sangat dihargai. 
Rasulullah SAW bahkan bersabda, "Jujurlah, karena kejujuran akan membawa kepada 
kebaikan, dan kebaikan akan membawa ke surga" (HR. Bukhari). Penerapan kejujuran 
di sekolah sangat penting untuk membangun kepercayaan antara siswa dan guru, 
serta antara sesama siswa. Siswa yang jujur dalam mengerjakan tugas, ujian, dan 
berinteraksi dengan teman-temannya akan menciptakan suasana yang kondusif 
untuk belajar dan berkembang. Oleh karena itu, akhlak Islami yang menekankan pada 
kejujuran ini menjadi dasar yang kokoh dalam menciptakan hubungan sosial yang 
positif di sekolah. 

Selain kejujuran, akhlak Islami juga menekankan pentingnya kesabaran dalam 
menghadapi berbagai situasi yang tidak selalu menyenangkan. Kesabaran adalah 
kunci dalam menjaga keharmonisan dalam interaksi sosial. Dalam konteks sekolah, 
kesabaran diperlukan baik oleh siswa, guru, maupun orang tua dalam menghadapi 
tantangan yang ada. Misalnya, dalam situasi konflik antar siswa, penerapan akhlak 
Islami mengajarkan untuk bersabar dan menyelesaikan masalah dengan cara yang 
baik, bukan dengan kekerasan atau kata-kata kasar. Oleh karena itu, dengan adanya 
pendidikan akhlak Islami, siswa dapat belajar untuk menghadapi permasalahan 
hidup dengan lebih bijaksana dan sabar (Qaradawi 2016, p. 102). 

Toleransi juga menjadi bagian dari akhlak Islami yang penting dalam interaksi 
sosial di sekolah. Sekolah adalah miniatur masyarakat yang terdiri dari individu-
individu dengan latar belakang yang berbeda-beda. Penerapan nilai toleransi dalam 
kehidupan sehari-hari di sekolah akan mengajarkan siswa untuk saling menghargai 
dan menerima perbedaan yang ada. Misalnya, toleransi dalam perbedaan agama, 
keyakinan, dan kebiasaan. Sekolah yang menerapkan akhlak Islami akan menciptakan 
lingkungan yang inklusif, di mana setiap siswa merasa dihargai dan diterima tanpa 
memandang latar belakang mereka. Hal ini akan mengurangi potensi konflik dan 
menciptakan suasana yang harmonis di sekolah. 

Selain itu, akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah juga mengajarkan 
siswa untuk saling membantu dan berbagi. Islam sangat menekankan pentingnya 
berbagi dengan sesama, terutama kepada mereka yang membutuhkan. Penerapan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  58 

prinsip ini dalam kehidupan sehari-hari di sekolah dapat dilihat dari sikap siswa yang 
saling membantu teman yang kesulitan dalam belajar, membantu membersihkan 
lingkungan sekolah, dan peduli terhadap teman-teman yang sedang menghadapi 
masalah. Dengan menanamkan nilai berbagi ini, sekolah akan menciptakan 
lingkungan yang penuh empati dan rasa solidaritas antar siswa, yang sangat penting 
dalam menjaga keharmonisan sosial di sekolah. 

Interaksi yang berbasis pada akhlak Islami juga mencakup nilai kasih sayang. 
Islam mengajarkan umatnya untuk saling mengasihi dan menyayangi satu sama lain. 
Dalam kehidupan sosial di sekolah, penerapan nilai kasih sayang dapat diwujudkan 
dengan sikap peduli terhadap teman yang sedang sakit, memberi dukungan kepada 
teman yang mengalami kesulitan, dan selalu menjaga hubungan yang baik dengan 
sesama. Dengan adanya nilai kasih sayang ini, siswa di sekolah akan merasa lebih 
dihargai dan diterima, sehingga mereka akan lebih terbuka dalam berinteraksi dan 
mengembangkan potensi diri mereka. Penerapan kasih sayang ini juga akan 
memperkuat ikatan persaudaraan di antara siswa dan menjadikan sekolah sebagai 
tempat yang menyenangkan untuk belajar dan berkembang. 

Dalam praktiknya, penerapan akhlak Islami di sekolah membutuhkan peran 
aktif dari seluruh pihak, baik dari guru, siswa, maupun orang tua. Guru sebagai 
teladan harus mampu menunjukkan perilaku akhlak Islami dalam setiap interaksinya 
dengan siswa. Guru yang memiliki akhlak yang baik akan menjadi contoh yang baik 
bagi siswa, sehingga nilai-nilai akhlak Islami dapat ditiru dan diterapkan oleh siswa. 
Selain itu, orang tua juga memiliki peran yang sangat penting dalam mengajarkan 
akhlak Islami kepada anak-anak mereka sejak dini, sehingga nilai-nilai ini dapat 
diteruskan ke sekolah dan diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Penerapan akhlak Islami di sekolah juga dapat dilakukan melalui kegiatan-
kegiatan ekstrakurikuler yang mendukung pembentukan karakter siswa. Kegiatan 
seperti kerja bakti, membantu sesama, dan kegiatan sosial lainnya akan 
menumbuhkan rasa peduli dan empati siswa terhadap lingkungan sekitar. Dengan 
melibatkan siswa dalam kegiatan sosial, sekolah dapat mengajarkan nilai-nilai 
keikhlasan, tolong-menolong, dan berbagi kepada siswa, yang merupakan bagian dari 
akhlak Islami. Hal ini tidak hanya bermanfaat untuk membentuk karakter siswa, 
tetapi juga untuk menciptakan lingkungan sekolah yang penuh dengan rasa kasih 
sayang dan keharmonisan. 

Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah juga dapat dilihat 
dari cara siswa menghadapi perbedaan pendapat dan konflik. Dalam kehidupan 
sehari-hari, perbedaan pendapat dan konflik antara siswa sering terjadi. Namun, 
dengan penerapan akhlak Islami yang mengajarkan untuk menyelesaikan masalah 
dengan cara yang baik, siswa dapat belajar untuk berdialog, menghargai pendapat 
orang lain, dan mencari solusi yang terbaik. Dalam hal ini, prinsip akhlak Islami 
seperti adil, sabar, dan saling menghormati sangat dibutuhkan untuk menciptakan 
interaksi sosial yang sehat dan konstruktif di sekolah. 

Selain itu, penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah juga dapat 
meningkatkan kedisiplinan siswa. Disiplin adalah salah satu nilai yang sangat 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  59 

ditekankan dalam Islam, karena disiplin merupakan bagian dari tanggung jawab. Di 
sekolah, disiplin diterapkan tidak hanya dalam hal waktu, tetapi juga dalam hal 
menghormati aturan dan norma yang berlaku. Dengan mengajarkan nilai disiplin 
yang berlandaskan pada akhlak Islami, siswa akan lebih menghargai waktu, 
menghormati guru, dan mematuhi aturan yang ada di sekolah. Hal ini akan 
menciptakan suasana yang tertib dan kondusif untuk belajar. 

Maka, penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah akan 
menciptakan lingkungan yang lebih positif, damai, dan harmonis. Nilai-nilai yang 
terkandung dalam akhlak Islami tidak hanya akan membentuk karakter siswa 
menjadi pribadi yang lebih baik, tetapi juga akan memberikan dampak positif bagi 
kehidupan sosial di sekolah. Dengan menanamkan akhlak Islami sebagai dasar etika 
dalam interaksi sosial, sekolah akan menjadi tempat yang aman, menyenangkan, dan 
mendukung perkembangan karakter siswa yang seimbang antara aspek akademik 
dan moral. Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah sangat penting 
sebagai dasar untuk membentuk pribadi siswa yang tidak hanya unggul secara 
akademik, tetapi juga berbudi pekerti yang baik. Akhlak Islami mencakup berbagai 
nilai seperti kejujuran, kesabaran, kasih sayang, toleransi, dan saling menghormati. 
Semua nilai ini diterapkan dalam kehidupan sehari-hari siswa di sekolah, sehingga 
tercipta suasana yang damai dan mendukung perkembangan karakter yang positif. 

 

Implikasi dan Manfaat Penerapan Akhlak Islami dalam Interaksi Sosial di Sekolah 

Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah memberikan dampak 
yang sangat positif, baik bagi individu siswa, guru, maupun lingkungan sekolah 
secara keseluruhan. Salah satu implikasinya adalah terciptanya hubungan yang 
harmonis dan saling menghormati antara sesama siswa, serta antara siswa dengan 
guru. Akhlak Islami menekankan pentingnya sikap saling menghormati, yang 
merupakan landasan bagi terciptanya komunikasi yang baik dan efektif di sekolah. 
Hal ini tentunya mengurangi kemungkinan terjadinya konflik atau kekerasan di 
sekolah, karena setiap individu diajarkan untuk menyelesaikan perbedaan secara 
damai dan dengan cara yang bijaksana (Nurul Huda 2019, p. 48). 

Manfaat pertama dari penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial adalah 
meningkatnya rasa solidaritas di kalangan siswa. Nilai-nilai seperti tolong-menolong, 
empati, dan berbagi yang terkandung dalam akhlak Islami mendorong siswa untuk 
lebih peduli terhadap teman-temannya yang membutuhkan. Misalnya, ketika ada 
teman yang sedang kesulitan, baik dalam belajar maupun dalam kehidupan sosial, 
siswa dengan akhlak Islami akan dengan sukarela memberikan bantuan. Ini juga 
berlaku dalam kegiatan sosial di sekolah, seperti kerja bakti, yang mendukung 
terciptanya rasa kebersamaan di kalangan siswa. Solidaritas yang kuat ini akan 
memperkuat ikatan antar siswa dan membangun lingkungan sekolah yang lebih sehat 
dan mendukung (Hamid 2021, p. 82). 

Selanjutnya, penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah juga 
dapat meningkatkan kedisiplinan siswa. Salah satu prinsip utama dalam akhlak Islami 
adalah disiplin, yang berkaitan erat dengan pengaturan waktu, tanggung jawab, dan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  60 

pemenuhan kewajiban. Siswa yang diterapkan akhlak Islami akan lebih menghargai 
waktu dan aturan yang ada di sekolah. Mereka akan datang tepat waktu, 
menyelesaikan tugas-tugas sekolah dengan penuh tanggung jawab, dan selalu 
berusaha untuk mematuhi norma-norma yang ada. Hal ini tentunya akan 
menciptakan suasana sekolah yang lebih tertib dan kondusif untuk proses belajar 
mengajar (Zulkifli 2017, p. 56). 

Tidak hanya itu, penerapan akhlak Islami juga berkontribusi pada 
pembentukan karakter siswa yang lebih baik. Akhlak Islami mengajarkan pentingnya 
kejujuran, kesabaran, rasa tanggung jawab, dan sikap adil dalam interaksi sosial. 
Semua nilai ini sangat penting dalam kehidupan sosial di sekolah, karena akan 
membentuk siswa menjadi pribadi yang lebih baik, tidak hanya di dalam kelas tetapi 
juga di luar kelas. Siswa yang memiliki karakter yang baik akan lebih mudah 
beradaptasi dengan lingkungan sekolah dan mampu menghadapi berbagai tantangan 
dengan bijaksana. Pendidikan karakter berbasis akhlak Islami akan menghasilkan 
generasi yang tidak hanya pintar secara akademik, tetapi juga memiliki budi pekerti 
yang luhur (Nurul Huda 2019, p. 50). 

Di sisi lain, penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah juga 
dapat mempererat hubungan antara siswa dan guru. Guru yang menanamkan nilai-
nilai akhlak Islami dalam interaksi dengan siswa akan menjadi teladan bagi siswa. 
Mereka akan belajar untuk menghormati guru, mengikuti ajarannya, dan berperilaku 
baik dalam setiap interaksi. Ini akan menciptakan suasana saling menghargai dan 
saling mendukung antara guru dan siswa. Dengan adanya hubungan yang baik antara 
siswa dan guru, proses pembelajaran di sekolah akan berjalan dengan lebih efektif dan 
menyenangkan. Guru yang berakhlak mulia akan menjadi figur yang dihormati dan 
dicontoh oleh siswa dalam kehidupan sehari-hari mereka (Hamid 2021, p. 85). 

Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial juga memiliki dampak yang 
signifikan terhadap pembentukan masyarakat yang lebih baik. Di sekolah, siswa 
belajar untuk hidup berdampingan dengan orang lain yang memiliki latar belakang 
berbeda. Nilai-nilai akhlak Islami seperti toleransi, saling menghargai, dan berbagi 
menjadi dasar yang kuat untuk membangun masyarakat yang damai dan harmonis. 
Ketika siswa diajarkan untuk menghormati perbedaan agama, budaya, dan 
pandangan hidup, mereka akan membawa sikap tersebut ke dalam kehidupan 
masyarakat luas. Oleh karena itu, sekolah yang menerapkan akhlak Islami tidak hanya 
berfungsi sebagai tempat pendidikan formal, tetapi juga sebagai tempat untuk 
membangun masyarakat yang lebih baik di masa depan (Zulkifli 2017, p. 60). 

Selain itu, penerapan akhlak Islami dapat meningkatkan kemampuan siswa 
dalam menghadapi konflik. Di sekolah, konflik antar siswa adalah hal yang tidak bisa 
dihindari. Namun, dengan adanya akhlak Islami, siswa akan diajarkan untuk 
menyelesaikan konflik dengan cara yang damai dan bijaksana. Nilai-nilai seperti 
kesabaran, keadilan, dan pengendalian diri akan membantu siswa untuk tidak mudah 
emosi dan berpikir dengan jernih dalam menghadapi masalah. Dengan demikian, 
konflik dapat diselesaikan tanpa kekerasan, dan hubungan antar siswa tetap terjaga 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  61 

dengan baik. Hal ini tentu sangat bermanfaat dalam menciptakan lingkungan sekolah 
yang kondusif dan bebas dari kekerasan (Nurul Huda 2019, p. 52). 

Selain manfaat sosial, penerapan akhlak Islami juga bermanfaat untuk 
perkembangan mental dan emosional siswa. Siswa yang diterapkan akhlak Islami 
akan lebih mampu mengendalikan emosi mereka dan bertindak dengan lebih 
bijaksana dalam menghadapi berbagai situasi. Akhlak Islami mengajarkan nilai-nilai 
kesabaran, keikhlasan, dan pengendalian diri, yang sangat penting dalam kehidupan 
sosial dan akademik. Ketika siswa mampu mengendalikan emosi dan bertindak 
dengan penuh pengertian, mereka akan lebih mudah mencapai tujuan akademik 
mereka dan membangun hubungan yang sehat dengan orang lain. Ini akan 
menciptakan suasana sekolah yang lebih produktif dan mendukung proses belajar 
mengajar (Hamid 2021, p. 86). 

Penerapan akhlak Islami juga dapat membantu meningkatkan rasa percaya diri 
siswa. Ketika siswa merasa dihargai dan dihormati dalam lingkungan sekolah yang 
berbasis pada akhlak Islami, mereka akan merasa lebih diterima dan lebih percaya diri 
dalam berinteraksi dengan teman-temannya. Rasa percaya diri yang tinggi akan 
mendorong siswa untuk lebih aktif dalam kegiatan di sekolah dan tidak takut untuk 
mengemukakan pendapat atau bertanya kepada guru. Dengan rasa percaya diri yang 
baik, siswa juga akan lebih mudah mengatasi tekanan atau stres yang mungkin timbul 
dalam kehidupan akademik mereka. 

Dalam perspektif yang lebih luas, penerapan akhlak Islami dalam interaksi 
sosial di sekolah juga dapat memperkuat nilai-nilai kebangsaan dan kepribadian 
nasional. Dengan menanamkan nilai-nilai akhlak Islami yang menekankan pada 
persatuan, kesatuan, dan rasa saling menghormati, sekolah dapat mencetak generasi 
muda yang memiliki rasa cinta tanah air dan kesadaran terhadap pentingnya menjaga 
keutuhan bangsa. Siswa yang berakhlak Islami tidak hanya akan menjaga 
keharmonisan dalam kehidupan sosial di sekolah, tetapi juga akan turut serta dalam 
membangun bangsa yang lebih baik dan lebih maju. 

Manfaat lainnya dari penerapan akhlak Islami adalah terciptanya lingkungan 
yang lebih damai dan sejahtera. Dengan menanamkan nilai-nilai akhlak Islami yang 
berfokus pada keadilan, saling menghargai, dan menjaga hubungan baik antar 
individu, sekolah dapat menciptakan lingkungan yang bebas dari perundungan, 
diskriminasi, dan konflik. Ketika siswa dan guru menerapkan nilai-nilai tersebut 
dalam kehidupan sehari-hari, mereka akan menciptakan atmosfer yang lebih positif 
dan penuh kedamaian. Lingkungan yang damai ini akan mendukung perkembangan 
pribadi siswa secara maksimal, baik dalam aspek akademik maupun sosial. 

Penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di sekolah juga dapat 
membantu dalam pembentukan pola pikir yang lebih terbuka dan toleran. Siswa yang 
diterapkan akhlak Islami akan belajar untuk menghargai pandangan dan keyakinan 
orang lain, meskipun berbeda dengan pandangan mereka sendiri. Ini sangat penting 
untuk membangun toleransi antar sesama siswa, terutama di sekolah yang terdiri dari 
berbagai latar belakang etnis dan agama. Dengan demikian, sekolah akan menjadi 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  62 

tempat yang lebih inklusif dan menghargai perbedaan, sehingga siswa dapat belajar 
dan berkembang dalam suasana yang lebih harmonis. 

Maka bisa disimpulkan, penerapan akhlak Islami dalam interaksi sosial di 
sekolah memberikan dampak yang sangat positif dalam pembentukan karakter siswa, 
menciptakan lingkungan yang damai, dan mendukung perkembangan pribadi yang 
seimbang. Oleh karena itu, penting bagi sekolah untuk terus menerapkan akhlak 
Islami dalam kehidupan sehari-hari dan menjadikannya sebagai dasar dalam interaksi 
sosial di sekolah. Dengan demikian, sekolah tidak hanya akan menghasilkan siswa 
yang cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki budi pekerti yang luhur dan siap 
berkontribusi positif bagi masyarakat. 

 
KESIMPULAN 

Kesimpulan dari tulisan ini menunjukkan bahwa penerapan akhlak Islami 
dalam interaksi sosial di sekolah memiliki dampak yang signifikan dalam 
menciptakan lingkungan yang harmonis, disiplin, dan saling menghormati. Nilai-nilai 
akhlak Islami, seperti tolong-menolong, kejujuran, kesabaran, dan adil, tidak hanya 
membentuk karakter siswa, tetapi juga mempererat hubungan antara siswa, guru, dan 
seluruh elemen sekolah. Dengan pendekatan yang berbasis akhlak Islami, siswa tidak 
hanya mendapatkan pendidikan akademik, tetapi juga pembekalan karakter yang 
kuat untuk menghadapi tantangan sosial di masyarakat. Penerapan akhlak Islami ini 
terbukti dapat mengurangi konflik, meningkatkan solidaritas, dan menciptakan 
atmosfer sekolah yang lebih positif, sehingga mendukung perkembangan siswa secara 
optimal dalam aspek sosial, emosional, dan akademik. 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdurrahman. 2012. Akhlak Islam: Panduan Hidup Berakhlak Mulia. Jakarta: Gema Insani 

Press. 
Alfan, Muhammad. 2011. Filsafat Etika Islam. Bandung: CV. Pustaka Setia. 
Anwar, Yesmir, and Adang. 2013. Sosiologi Untuk Universitas. Bandung: Refika 

Aditama. 
Bungin, Burhan. 2008. Sosiologi Komunikasi. Jakarta: Kencana. 
Habibah, Syarifah. 2015. “AKHLAK DAN ETIKA DALAM ISLAM.” Pesona Dasar 1: 

73–87. 
Hamid, A. 2021. Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam. Jakarta: Raja Grafindo 

Persada. 
Herimanto, and Winarno. 2008. Ilmu Sosial Dan Budaya Dasar. Jakarta: Bumi Aksara. 
J. W, Creswell. 2013. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches. Thousand Oaks: SAGE Publications. 
Khalil, A. 2015. Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam. Yogyakarta: LKiS. 
Mulyana, D. 2017. Komunikasi Antarpribadi: Teori Dan Praktek Dalam Interaksi Sosial. 

Bandung: Remaja Rosdakarya. 
Murdiyanto, Eko. 2010. Penelitian Kualitatif: Metode Penelitian Kualitatif. Jurnal 

EQUILIBRIUM. Vol. 5. 
Nurul Huda, Siti. 2019. Akhlak Dalam Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka Belajar. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema


PEMA 

  Vol. 5 No. 1 2025 pp. 51-62 

  p-ISSN: 2797-0833 e-ISSN: 2776-9305 

  

| Journal home page: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema  63 

Qaradawi, Al. 2016. Fiqh Islam Dan Peradaban. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 
Soekanto, Soerjono. 2012. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Press. 
Soetarno. 2009. Psikolgi Sosial. Yogyakarta: Kanisius. 
Suryani, R. 2016. Pendidikan Akhlak Dalam Perspektif Pendidikan Islam. Jakarta: PT 

RajaGrafindo Persada. 
Walgito, Bimo. 1999. Psikologi Sosial (Suatu Pengantar). Edited by Andi. Yogyakarta. 
Zulkifli, S. 2017. Etika Islam Dalam Kehidupan Sosial. Bandung: Alfabeta. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/pema

